

کتاب نما کا خصوصی شمارہ



# حنف ترین

(فن اور شخصیت)

کتاب نما کا خصوصی شمارہ

# حنفیہ ترین

(فن اور شخصیت)

مرتبہ  
سہیل الحجم

ماہنامہ کتاب نما - جامعہ نگری دہلی - ۲۵

## © متعلقہ مضمون نگار



|                |   |                                  |
|----------------|---|----------------------------------|
| شاید علی خاں   | : | اڈیٹر                            |
| سہیل الجم      | : | مہمان اڈیٹر                      |
| 10/-           | : | فی شمارہ                         |
| 100/-          | : | سالانہ                           |
| 150/-          | : | سرکاری اداروں سے                 |
| 20 امریکی ڈالر | : | غیر ممالک سے (بذریعہ ہوائی جہاز) |
| یا 14 پونٹ     |   |                                  |

اس شمارے کی قیمت: 175

صدر دفتر:

مکتبہ جامعہ لمیٹڈ، جامعہ نگر، نئی دہلی۔ 110025

### شاخیں

مکتبہ جامعہ لمیٹڈ، (ایکنڈیشنڈ) بھوپال گراڈ ۲، جامعہ نگر، نئی دہلی۔ 110025

مکتبہ جامعہ لمیٹڈ۔ اردو بازار۔ جامع مسجد دہلی۔ 110006

مکتبہ جامعہ لمیٹڈ۔ پس بلڈنگ۔ ممبئی 400003

مکتبہ جامعہ لمیٹڈ یونیورسٹی مارکیٹ۔ علی گڑھ۔ 202002

پہلی بار: جون ۲۰۰۳ء  
تعداد: 500  
قیمت: 175 روپے

لبری آرٹ پرنس (پروپرائز: مکتبہ جامعہ لمیٹڈ) پنودی ہاؤس۔ دریائی گنج۔ نئی دہلی ۲ میں طبع ہوئی

## فہرست

### شخصی اور فکری تناظر

|    |                 |                             |
|----|-----------------|-----------------------------|
| ۷  | سہیل الجم       | اداریہ                      |
| ۱۷ | آئی کے گمراں    | سابق وزیر اعظم ہند کی تقریب |
| ۱۹ | گولپی چند نارنگ | حنیف ترین کی شعری کائنات    |
| ۲۲ | وزیر آغا        | کتاب صحرا                   |
| ۲۶ | شاراحمد فاروقی  | لالہ صحرا                   |

### غزلیہ سیاق و سبق

|    |                                |                           |
|----|--------------------------------|---------------------------|
| ۳۵ | راج بہادر گوڑ                  | پیاس کے پھیلاؤ میں        |
| ۴۰ | پروفیسر ظفر احمد صدیقی         | رباب صحرا کا مسافر        |
| ۴۳ | تصور بزداری                    | حنیف ترین۔ ایک جر کی شاعر |
| ۴۸ | پروفیسر قاضی عبید الرحمن ہاشمی | حنیف ترین ایک بھری شاعر   |
| ۵۲ | ظہیر غازی پوری                 | عکس غزل نما               |
| ۶۱ | امجاز علی ارشد                 | حنیف ترین کی غزل گوئی     |

### نظمیہ ابعاد

|    |               |                                |
|----|---------------|--------------------------------|
| ۶۹ | فہیم اعظمی    | نظری میلان                     |
| ۷۵ | حامدی کاشمیری | حنیف ترین ذہین و ذکی الحس شاعر |

|     |                    |                                       |
|-----|--------------------|---------------------------------------|
| ۷۸  | فاروق نازکی        | دھرتی پوچا کی ایک اور مثال            |
| ۱۹  | مناظر عاشق ہرگانوی | حنیف ترین کی نظموں میں فکر انگیز پہلو |
| ۱۰۰ | اسلم حنیف          | حنیف ترین۔ اکیسویں صدی کا شاعر        |
| ۱۰۶ | حکیم منظور         | فکر اور جذبہ: حنیف ترین               |
| ۱۱۲ | عبدالاحد ساز       | حنیف ترین کی نظموں کا سفر             |
| ۱۲۰ | شہناز پروین        | حنیف ترین کی شاعری میری نظر میں       |

## عکس بیان

|     |                  |                                |
|-----|------------------|--------------------------------|
| ۱۲۹ | عبدالصمد         | اس سے میری بھی آشنائی ہے       |
| ۱۳۲ | صلاح الدین پروین | ایک آف لو بھے، ٹریوڈیسپیر..... |
| ۱۵۲ | پروفیسر سیدہ حنا | اکیسویں صدی کا جینون شاعر      |
| ۱۶۲ | قریشی محلی       | حنیف ترین کا شعری سفر          |
| ۱۷۱ | عالم خورشید      | ڈاکٹر حنیف ترین کی شاعری       |

## حرفِ تکریم

|     |                       |                   |
|-----|-----------------------|-------------------|
| ۱۸۶ | ڈاکٹر محمد انصار اللہ | احمد ندیم قاسمی   |
| ۱۸۹ | ظفر ہاشمی             | پروفیسر محمد حسن  |
| ۱۹۱ | صادقہ ذکی             | شمس الرحمن فاروقی |
| ۱۹۳ | اسرار اللہ آبادی      | عنوان چشتی        |
| ۱۹۴ | کاوش عباسی            | منظہر امام        |
| ۱۹۵ | خواجہ رحمت اللہ جرجی  | نصریراحمد ناصر    |
| ۱۹۶ | راشد انور راشد        | خلیق انجم         |
| ۱۹۸ | قریحیدر قمر           | محمور سعیدی       |
| ۱۷۹ |                       | ۱۷۹               |
| ۱۸۰ |                       | ۱۸۰               |
| ۱۸۲ |                       | ۱۸۲               |
| ۱۸۳ |                       | ۱۸۳               |
| ۱۸۴ |                       | ۱۸۴               |
| ۱۸۵ |                       | ۱۸۵               |

# شخصی اور فکری تناظر

# سہیل انجم

سب اڈیٹر روز نامہ قومی آواز، نئی دہلی

**جذبات و احساسات کی مٹی کو خون جگرے گوندھنے، اے شعری بیت و اسلوب کے چاک پر چڑھانے اور پھر ایسکی پیکر تراشی کرنے میں جوفن کے اعلیٰ منصب پر فائز ہو جائے، برسوں کی محنت شاق اور آہ و سحر مگاہی کی ضرورت ہوتی ہے۔ شعر گوئی کا سفر شروع کرنے اور تجربات و مشاہدات کی سنگارخ وادیوں کو عبور کرتے ہوئے منزل مراد تک پہنچنے میں ایک عمر بیت جاتی ہے، پاؤں میں چمائے پڑ جاتے ہیں، الگیاں فگار ہو جاتی ہیں اور سر اپاٹکر بن جانا پڑتا ہے۔ اگر کسی شاعر نے محض دس پندرہ برسوں میں دنیائے سخن میں اپنے لیے کوئی متاز مقام بنالیا ہے تو یقیناً اس میں اس کا خون جگر بھی جلا ہو گا، وہ آہ و سحر مگاہی کی تکلیف گردہ لذت انگیز ساعتوں سے بھی گزر ہو گا، آبلے پائی کی اڈیتیں بھی جیلی ہوں گی اور خون دل میں اپنی الگیاں بھی ڈبوئی ہوں گی۔ میں یہ نہیں جانتا کہ ڈاکٹر حنیف ترین نے شعر گوئی کا سفر کب شروع کیا مگر اتنا ضرور جانتا ہوں کہ ان کا پہلا شعری مجموعہ "رباب صحراء" ۱۹۹۲ء میں منتظر عام پر آیا اور چوتھا مجموعہ ۲۰۰۱ء میں جلوہ گر ہوا۔ ان کا پانچواں مجموعہ "اہابیں نہیں آئیں" حال ہی میں منتظر عام پر آیا ہے۔ اور ان دس بارہ برسوں میں حنیف ترین نے صحرائے عرب کے ریگستانوں سے لے کر بر صیر کے ادبی حلقوں اور رسالوں و جریدوں میں اپنے لیے جو مقام متعین کر لیا ہے یا کرالیا ہے، وہ بہتوں کے لیے قابل برٹک بھی ہے اور قابل تعقید بھی۔**

اس وقت ہندوپاک کا شاید ہی کوئی ایسا ادبی جریدہ اور سیاسی رسالہ ہو جس میں حنیف ترین کی تخلیقات شائع نہ ہوتی ہوں۔ صرف اتنا ہی نہیں بلکہ نصف درجن سے زائد رسائل و جرائد ان پر خصوصی گوشے اور خصوصی شمارے شائع کر چکے ہیں اور تقریباً اتنے ہی مجلات ان کے فن پر خصوصی گوشے شمارے شائع کرنے کی تیاری کر رہے ہیں۔ ۱۹۹۲ء میں جب حنیف ترین نے اپنا پہلا شعری مجموعہ "رباب صحراء" لے کر ادبی حلقوں میں انتری لی تھی تو ان کے افکار و اندماز پر

## حنیف ترین

بیشتر لوگ چونکہ پڑے تھے اور انہوں نے یہ پیش گوئی کی تھی کہ اگر اس شاعر کی فکری اٹھان اور خیالات کی پرواز یہی رہی اور اس نے اپنے مطالعہ کو مزید و سعت دی تو آگے چل کر اس پہلے مجموعہ کی اساس پر اچھی شاعری کی مشکم عمارت تعمیر ہو گی۔ آج صورت حال کچھ یوں ہے کہ حنیف ترین کی شاعری نقادوں کی توجہ کامرا کر بنا گئی ہے اور جہاں وہ اپنا شعری جہان تخلیق کر رہے ہیں وہیں اس کے متوازی ان کی شاعری کا محکمہ بھی جاری ہے اور فن کی کسوٹی پر اسے کرنے کا عمل مسلسل چل رہا ہے۔ کسی نے ان کی شاعری کو ”انفرادی راہ“ قرار دیا تو کسی نے انہیں ”ہوشمند، درد آشنا اور حساس شاعر“ بتایا ہے۔ کسی ناقد نے انہیں ”مگرے تجربے کا شاعر کہا ہے تو کسی نے علامتوں اور استعاروں کے استعمال کو ان کی خوبی گردانا ہے۔“ کسی نے ان کی تخلیقات کو ”استعاراتی صنم سازی“ کہا ہے تو کسی ناقد نے ان کے کلام میں ”تازگی، امنگ، شاشستگی اور ٹھہراؤ“ دیکھا ہے۔ کسی کو ان کے ”احساس و اظہار دونوں میں نیا پن“ نظر آتا ہے تو کسی کے خیال میں وہ ”شعر کہتے نہیں شعر جیتے ہیں“۔ کسی نے انہیں ”انقلابی شاعری کا علم بردار“ بتایا ہے تو کسی ناقد کو ان کی شاعری ”سرپا اتفاقہ“ نظر آتی ہے۔ گویا حنیف ترین کا کلام نقادوں کی گراں قدر توجہ نہ صرف اپنی جانب کھینچنے میں کامیاب ہے بلکہ وہ نقادوں کو مجبور بھی کرتا ہے کہ وہ اس پر اظہار خیال کریں۔

ڈاکٹر حنیف ترین کا پہلا شعری مجموعہ ”رباب صحرا“ ۱۹۹۲ء میں، دوسرا ”كتاب صحرا“ جنوری ۱۹۹۵ء میں، تیسرا ”کشتِ غزل نما“ جنوری ۱۹۹۹ء میں چوتھا ”ریز میں لا پتھر رہی“ فروری ۲۰۰۱ء میں اور پانچواں ابا بیلیں نہیں آئیں ۲۰۰۳ء میں منتظر عام پر آیا ہے۔ اسی درمیان انہوں نے فلسطین میں جاری اتفاقہ پر ایک ایسی طویل لفظ کہی ہے جسے فلسطینیوں کی جدوجہد آزادی، ان کی جان ثاری وجہاں مردی اور آزادی کی خاطر اپنی جانوں تک کا نذر انہے پیش کر دینے کے جذبے کے تناظر میں ایک شاہکار کہا جاسکتا ہے۔ ”باغی سچے ہوتے ہیں“ ایک ایسی لفظ ہے جو فلسطینی جیالوں کی جنگ آزادی کا الیہ بھی ہے اور طریقہ بھی۔۔۔۔۔ بہر حال مذکورہ پانچوں مجموعوں کا اگر مطالعہ کریں تو پتہ چلتا ہے کہ حنیف ترین نے شاعری کے گلزار میں ایک طویل ترین سفر طے کیا ہے۔ خیال و فکر کے گھوڑے پر سوار ہو کر تجربات و مشاہدات کی خاردار وادیوں کی پادیہ پیکائی کی ہے۔ قیس و فرہاد کی مانند محبت کے سچے جذبے کے سہارے صحر انور دی اور کوئی بھنی بھنی کی ہے اور پھر ہم یہ بھی دیکھتے ہیں کہ انہوں نے بوسنیائی مسلمانوں

## حیف ترین

کی زندگی کو اپنے اندر وون میں اتارا ہے تو فلسطینی باغیوں کے جذبہ حریت سے اپنے لبو کی حرارت بڑھائی ہے۔

حیف ترین ایک پر جوش اور انقلابی شاعر کا نام ہے۔ ایک ایسا شاعر جو اپنی ذات کی سکھش سے سفر کرتا ہوا کائنات کے مطالعات و مشاہدات تک جاتا ہے۔ جو ظالم اور مظلوم، غریب اور سرمایہ دار، گھوٹ اور سچ اور باطل کی سکھش کو اپنی گلگر کی گہرائیوں، گیرائیوں میں اتارتا ہے اور انہیں شعری قابل میں ذہال کر ایک نئی کائنات تخلیق کرتا ہے۔ رہا بہ صحرا سے زمین لاپتہ رہی تک شاعر خیال و فکر کی مختلف منزلوں سے گزرا ہے۔ پہلے مجموعہ میں جہاں اپنی ذات کا کرب، غریب الوطنی کا کرب اور صحرائی روز و شب میں تھاںی کا کرب نظر آتا ہے وہیں آخری مجموعہ تک آتے آتے ان کے تخلیقات کی بلندی یہاں تک پہنچ جاتی ہے کہ تہذیبوں کا غکراؤ، عالمی سکھش، متعدد ملکوں میں حق و باطل میں تصادم، نیودولاذ آرڈر، ترقیات زمان کے طفیل میں انسانیت کی زوال پذیری، بارود، بم، دھماکے، شعلے اور تہذیبوں کی تباہی و بر بادی ان کے کلام کے اجزاء ترکیبی بن جاتے ہیں۔

ہنگ میں کوئی کوک لگائے

جامن، آم پستی چھائے

رستوں، پنیڈوں، تالابوں میں

مینڈک اچھلیں شور چھائیں

شام سویرے پاگل جھیپٹلر

گیت بڑے من موکب گائیں

میں تھاہوں صحراؤں میں

میرے چاروں جانب

ایسے بیڑاگے ہیں

جن پہلے پھل لکھے ہیں

گمراہ آنکن یاد آتا ہے

جب جب ساون یاد آتا ہے

یہاں سے شعری سفر شروع ہوتا ہے اور تہذیبوں کی بر بادی سے منسوب ترقیات زمانہ

## حنیف ترین

کی "خطرناک نعمتوں اور برکتوں" تک جاتا ہے۔

یہ ڈش لائیٹینا پر دے پر سجا کر روز لاتا ہے  
بلیو فلمیں

علی الاعلان دنیا کو دکھاتا ہے

(مرے اندر کے انساں کو جلاتا ہے چراتا ہے)

نیا کچھ عطا کرنے کی کوشش میں

سریلے گیت گاتا ہے

تبایہ جو تھی ہم سے دور

اسے نزدیک لاتا ہے

یہ ڈش لائیٹینا راتوں میں جگاتا ہے

یقیناً چھین کر اک دن یہ تہذیب و تدبیں کو

ہلاکت خیزیوں کی اک نئی بیادوں کے گا

زمانے بھر کو پھر حیوال بنا دے گا

کتاب صحرائیں حنیف ترین کی ایک لفہم یوں شروع ہوتی ہے:

درو جہاں آنکھوں میں سمیئے

گرد آکو دپال بکھیرے

رہتا ہوں چپ چاپ اکیلے

دور یہاں صحراؤں میں

لیکن یہ سفر جب کشت غزل نمائیک پہنچتا ہے تو یوں منظر نگاری ہوتی ہے:

ہنگامہ بپا ہو گا خود چاند کے صحرائیں، خوبصورت کے شبستان میں

پہنچے گی جو بستر پر، بے خواب درپھوں سے، ڈر جائے گی تہائی

چاہا تھا حنیف اس کو خود دل سے بھلا دینا ہر غم کو مٹا دینا

تہائی کی بانہوں سے، لیکن مجھے پھر اس کی تصویر نظر آئی

اور پھر "زمین لاپتہ رہی" کے یہ دو شعر:

ادا سیوں میں ذوبی ہوتا، سرد سرد رات میں

کسی کی گرم یاد کو ذرا لحاف سمجھئے  
بچا کے خود کو، درد نارساکی کے ہجوم سے  
حنیف دل کی وحشتؤں میں امکاف سمجھئے

تھائی کا کرب پہلے بھی تقا اور اب بھی ہے لیکن جو تھائی پہلے شاعر کے حواس پر مایوسی طاری گردیتی تھی اور شاعر دور صحراؤں میں چپ چاپ زندگی ببر کرنے کا گلہ کرتا تھا وہی تھائی آگے چل کر بے خواب درپھوؤں سے بستر تک پہنچتے پہنچتے خود ذر اور سہم جاتی ہے۔ صرف اتنا ہی نہیں بلکہ تھائی کی بانہوں میں محبوب کا سرپاروشن ہوتا ہے اور ایسی کرنیں پہنچنے لگتی ہیں کہ شاعر محبوب کو فراموش نہیں کر پاتا۔ یہ روشنی شاعر کو جیسے کا حوصلہ بخشتی ہے اور زندگی کو جوش و جذبات سے بھر دیتی ہے۔ شاعر فکر کی راہداریوں سے گزرتے ہوئے جب آگے بڑھتا ہے تو سرو سرو راتوں میں بھی اس پر مایوسی اور ایکیے پن کی کیفیت طاری نہیں ہوتی بلکہ وہ محبوب کی گرم گرم یادوں کو لحاف بنانے کردا اسیوں اور سردیوں پر قابو پالیتا ہے۔ گرم یاد کو لحاف بنانا ایک انوکھی اور نئی ترکیب ہے۔ یہ ترکیب نئے پن کا احساس بھی دلاتی ہے اور یہ بھی بتاتی ہے کہ شاعر کے سمجھیئے الفاظ میں ایک سے ایک درختاں موتی موجود ہیں، جو انتہائی قیمتی ہیں۔ لیکن ذرا یہ تودیکھنے کہ تھائیوں سے گزرتے ہوئے شاعر معرفت کے کس مقام پر پہنچ جاتا ہے۔ خود کو درد نارساکے ہجوم سے بچانا اور دل کی وحشتؤں میں امکاف کرنا ایک ایسا پاکیزہ اور طاہر و مطہر خیال ہے جو خون جگر سے پرورش پاتا ہے اور جسے چوم لینے کو دل چاہتا ہے۔

حنیف ترین ایک زود گو شاعر ہیں اور بہت قلیل عرصے میں انہوں نے شاعری کے طویل قد و قامت لکھا لے ہیں۔ بعض ناقدرین کہتے ہیں کہ زود گوئی اور بسیار گوئی اچھی چیز نہیں۔ جو لوگ بہت زیادہ لکھتے ہیں وہ بہت اچھا نہیں لکھتے۔ محض قافیہ پیائی کرتے ہیں۔ لیکن حنیف ترین اس سے مشتمل ہیں۔ ان کی شاعری محض قافیہ پیائی نہیں ہے۔ حالانکہ وہ زود گو اور بسیار گو ہیں لیکن جب غیب سے مفہامیں کے ہجوم کی یلغار ہوتی ہے تو حنیف ترین کا قلم رکتا نہیں ہے۔ وہ صفحہ قرطاس پر برق رفتاری سے دوڑنے لگتا ہے۔ ہجوم خیالات کی یلغار بعض اوقات ایسے حالات پیدا کر دیتی ہے کہ شاعر راستے کی مسافتوں کو پھلانگتا ہوا بہت آگے نکل جاتا ہے اور جب ذرادم لیتا ہے تو ان چیزوں پر بھی نظر ڈالتا ہے جن کو وہ اشتیاقی سفر میں نظر انداز کر چکا ہوتا ہے۔ ایسے موقع پر وہ کسی خیال کا آخری حصہ پہلے منظوم کر دیتا ہے اور پہلا حصہ بعد میں۔

مثال کے طور پر کتاب صحرائیں ایک لظم ہے "چھ باتی رہ جاتے ہیں" اور فلسطین میں چاری انفاسہ اور خود کش دھماکوں پر ان کی شاہکار لنظم کا عنوان ہے "باغی چھ ہوتے ہیں"۔ گویا بظاہر ترتیب اٹ گئی ہے۔ لیکن حقیقت واقعہ یہ ہے کہ انہوں نے پہلے حق پر ستون کے پارے میں اظہار خیال کرتے ہوئے کہا ہے کہ انہیں کوئی مٹا نہیں سکتا وہ فنا نہیں ہو سکتے چھ بھی ہمیشہ رہیں گے اور حق بھی ہمیشہ غالب ہو کر رہے گا۔ پھر وہ فلسطینی جیالوں کی طرف آتے ہیں اور جن کو دنیا کی ایک بڑی آبادی "باغی اور دہشت گرد" سمجھ رہی ہے ان کے پارے میں کہتے ہیں کہ اپنی عزت و ناموس کی خاطر اپنی جانوں کا نذر انہیں کیش کر دینے والے باغی نہیں ہو سکتے۔ وہ چھ اور حق پرست ہیں اور باطل پر حق غالب آکر رہتا ہے اور حق کا پرچم بلند کرنے والے کبھی فنا نہیں ہو سکتے۔

حنیف ترین کا پہلا مجموعہ غزل یہ ہے مگر اس کے بعد انہوں نے لنظم کوئی کی طرف رجعت نہ ہے۔ جن لوگوں نے پہلا مجموعہ دیکھ کر یہ رائے دی تھی کہ حنیف ترین بنیادی طور پر غزل کے شاعر ہیں ان کو اب اپنی رائے بدلتی پڑے گی۔ حنیف ترین غزل مگر بھی ہیں اور لنظم مگر بھی۔ حقیقت یہ ہے کہ انہوں نے جتنی خوبصورت غزلیں کہی ہیں اتنی ہی اچھی نظمیں بھی کہی ہیں۔ صرف اتنا ہی نہیں بلکہ انہوں نے شاعری میں نئے نئے تجربات بھی کیے ہیں اور اپنے استاد ظہیر غازی پوری کی ایجاد کردہ فنی صنف "خن غزل" نما سے متاثر ہو کر بہت تیزی کے ساتھ غزل نما بھی کہے ہیں اور خوب کہے ہیں۔ غزل نما میں انہوں نے جہاں اس کی فنی بند شوں اور ہمیتی لوازمات کو ملحوظ خاطر رکھا ہے وہیں خیال و فکر کے گھوڑے بھی خوب دوڑائے ہیں۔ حنیف ترین کے مجموعہ کشی غزل نما پر رائے زنی کرنے سے میں گریز کر رہا ہوں۔ ظہیر غازی پوری نے اس سلسلے میں اپنے مضمون میں خاطر خواہ روشنی ڈالی ہے اور چھ باتیں ہی ہے کہ اس پر اظہار خیال کرنے کا حق انہی کو ہے۔

"کتاب صحراء" نظموں پر مشتمل ہے۔ اس میں بعض نظمیں انتہائی مختصر ہیں۔ محض تین چار الفاظ کا ایک مسرعہ اور تین مصرعوں کی ایک لنظم۔ مگر لنظم پوری طرح کامل۔ ایسی نظموں میں انہوں نے کسی خیال کو بڑی فنی خوبصورتی کے ساتھ پیش کیا ہے۔ بقول پروفیسر گوپی چند نارنگ "حنیف ترین نے تین مصرعوں کے علاوہ چار پانچ اور سات مصرعوں میں بھی نظمیں کہی ہیں۔ ان نظموں میں چونکہ ارتکاز ہے اور بات کو گہرا لی میں جا کر کہا گیا ہے اور

## حیف ترین

امیری بھی خوبصورت ہے اس لیے یہ نظمیں بہت کامیاب ہیں۔

منی کے گھروندوں میں  
نخے منے باخوں کے  
خواب جعللاتے ہیں۔—(بچپن)

بچہ الجھار ہتا ہے  
خواب کی دوکانوں میں۔—(بچپن)  
خواہشوں کے جنگل میں  
سمیل کا لے جاؤ کا  
اٹھ سی لگاتا ہے  
جب شباب آتا ہے۔—(جوائی)

لیکن چوتھے مجموعہ "زمیں لاپتہ رہی" میں اس قدر مختصر نظمیں نہیں بلکہ انتہائی طویل نظمیں ہیں۔ "اک خیال آتا ہے" ۲۱ صفحات پر مشتمل ہے۔ اسی طرت "پردیسی جب گھرونے تھا" بھی ایک طویل لکھم ہے۔ اول الذ کرمی شاعر خیالات کے مختلف مرحلوں سے گزرتا ہے اور ان کو اس خوبصورتی کے ساتھ لکھم کرتا ہے کہ پوری لکھم قاری پر ایک کیفیت طاری کر دیتی ہے۔ وطن سے دور بغریب ملازمت سعودی عرب کے ریاستوں میں ایک اسپتال میں پہنچنے سے لے کر غریب الوظی کا کرب، دیار غیر کے قواعد و قوانین، سرماہی داروں کی اناپرستی، دولت کی پارش، لیبیا، اقوام متحدہ، جارج بش، کعبہ اور مدینہ، زندگی کی بے یقینی، کشیر کی خوبصورت وادیاں، اور پھر و حشتوں کا حوصلہ اور آدمیت کا خون اور نفرت پر محبت کی جیت کی خواہش۔ اس لکھم میں پوری کائنات پوسٹ ہے۔

نظموں کی ماں نہ ان کی غزلیں بھی قاری کو اپنی جانب کھینچتی ہیں۔ بعض غزلیں اتنی سادہ و پرکار اور عام فہم ہیں کہ سیدھے سیدھے دل میں اتر جاتی ہیں۔ وہ جذبات و احساسات کو الفاظ کا ایسا خوبصورت پیکر عطا کرتے ہیں کہ بس پڑھتے جائیے۔ ان میں معانی و معنا نیم کی ایک دنیا آباد ہونے کے ساتھ ساتھ غنا نیت اور نفعی بھی پلا کی ہے۔

تمہیں جب ذے بھی چاندی، مجھے پڑھنا تم مجھے لکھنا تم  
بھی چھائے جب گھنا جامنی، مجھے پڑھنا تم مجھے لکھنا تم  
جو چلے گئے ہمیں چھوڑ کر نئے سورجوں کی علاش میں  
وہ بکھیریں جب نئی روشنی مجھے پڑھنا تم مجھے لکھنا تم

میرے لفظوں میں روائی اور ہے  
درد دل کی یہ کہانی اور ہے  
دیدنی ان ریشمی لمحات کی  
رس سخنل سائبانی اور ہے

ذخم ہر اجنبی ہو دے گا کل پرسوں میں  
سارا عالم چنکے گا کل پرسوں میں  
خواب کا خیمه نور کی چادر سے ڈھک کر  
ہر بخارہ چل دے گا کل پرسوں میں

ڈاکٹر حنیف ترین خواب کے نہیں بیداری کے شاعر ہیں۔ زندگی کی حقیقوں، سچائیوں،  
تمنجیوں اور کرزداہیوں کو لفظ کرتے ہیں۔ اسی کے ساتھ دنیا کے حسن اور زندگی کی خوبصورتی  
کو بھی پیکر شعر میں ڈھالتے ہیں۔ خیالی جنت میں رہنے کے بجائے تین حقیقوں کی سنگاٹخ زمین  
پر قدم جما کر چلنے کو ترجیح دیتے ہیں۔ خوابوں میں ڈوبے رہنے کے بجائے حالات کا مقابلہ کرنے  
کا اعلان کرتے ہیں۔ خواہ وہ حالات کتنے ہی سفاک اور ظالم کیوں نہ ہوں۔ زندگی کے حسن کے  
ساتھ ساتھ اس کے تبع سے بھی آنکھیں چار کرنے کا حوصلہ رکھتے ہیں۔ بوسنیا، فلسطین اور  
کشمیر پر ان کی نظمیں یوں ہی صفحہ قرطاس پر نہیں اتر آئی ہیں۔ حنیف ترین نے ان حالات کو  
اپنے اندر دن میں جیا ہے اور سفاکیوں کو قریب سے دیکھا ہے۔ چونکہ وہ سعودی عرب کے  
عرب میں قیام پذیر ہیں جو کہ ایک سرحدی مقام ہے، الہذا مغربی الشیا کے خون چکاں و اتعابات  
اور درد انگیز تاریخ کے اور اقیانس کی شاعری میں بکھرے ہوئے ہیں۔ انہیوں نے فلسطینی چاں  
پازوں کو بھی بہت قریب سے دیکھا ہے اور عراق پر فوج کشی کے عبر تناک مناظر سے بھی دو

چار ہوئے ہیں۔ اس لیے ان کے خیالات و احساسات میں فطری طور پر ایک جوش در آیا ہے اور ان کی شاعری درد و کرب کا استعارہ بننے کے ساتھ ساتھ انقلاب کی بھی علامت بن گئی ہے۔ جو لوگ ذاکر حنیف ترین سے بالشافہ ملاقات کرچکے ہیں اور ان کے ساتھ دو چار گھنٹے اور دو چار دن گزار چکے ہیں وہ اس کی گواہی دیں گے کہ عالمی کشمکش نے ان کے ذہن کو جھنجھوڑ ڈالا ہے۔ مسلمانوں کی مظلومیت اور صہیونیوں کی بربریت نے ان کو تڑپایا ہے اور ان کے قلم کو ہمیز لگائی ہے اور انہوں نے یہ سبق سیکھا ہے کہ ظالموں کی کلائی مردوڑنے کے لیے طاقت کی ضرورت ہے اور جب تک مسلمان اپنے اندر طاقت و قوت پیدا نہیں کریں گے یوں ہی پہنچتے اور کلتے مرتے رہیں گے۔ ان کے انہی اوصاف اور انہی جذبات و احساسات کی بنابری میں ان کو ایک انقلابی شاعر سمجھتا ہوں۔ ایک ایسا شاعر جو اسلام کو سر بلند دیکھنا چاہتا ہے اور مسلمانوں کی عزت و ناموس کے تحفظ کا خواب دیکھتا ہے۔ حنیف ترین کی ذات میں ایک ایسا طوفان موجود ہے جو انہیں کسی کل چین نہیں لینے دیتا، جو انہیں پھر کی کی مانند نچائے رکھتا ہے۔ یہ طوفان ان کا قیمتی سرمایہ ہے، جس دن یہ طوفان مختنڈا پڑ گیا یا اس پر وقت اور حالات کے جبر نے بند باندھ دیا، اس دن حنیف ترین نامی شاعر گنائی کے غار میں ڈوب جائے گا۔

حنیف ترین اردو زبان کے بھی دیوانے اور شیدائی ہیں۔ یہ در حقیقت صحرائے عرب میں اردو کے نخلستان ہیں۔ ہفتہ دار اور ماہانہ شعری نشتوں کا اہتمام کرتے ہیں۔ انہوں نے عربستان میں نخل اردو کی آبیاری کی ہے جس کی خوبیوں چاروں طرف پھیل رہی ہے۔ وہ شعری نشتوں کا اہتمام اپنی جیب سے کرتے ہیں اور کسی بھی اردو دوست کو زیر بار نہیں ہونے دیتے۔ اس کے ساتھ ہی انہوں نے عرب میں اردو کی کوچنگ بھی شروع کر رکھی ہے۔ اپنے اخراجات پر اردو کتابوں اور اسٹیشنری کا انتظام کرتے ہیں اور اردو سے نابلدوں کو اردو زبان سکھاتے اور پڑھاتے ہیں۔ چونکہ عدم الفرصة ہیں اس لیے خود کلاس نہیں لیتے بلکہ استادر کھتے ہیں اور اپنی جیب سے اسے معقول معاوضہ ادا کرتے ہیں۔ اب تک انہوں نے سیکروں شعری نشتوں کا اہتمام کیا ہے اور بزراروں لوگوں کو اردو سکھائی اور پڑھائی ہے۔ گویا انہوں نے صحرائے عرب میں اردو کا باغ لگایا ہے جس کی چھاؤں میں بے شمار افراد ملے رہے ہیں۔

## حنیف ترین

یہ میری خوش نصیبی ہے کہ انہوں نے کتاب نما کے خصوصی شمارے کے اہتمام کی ذمہ داری خاکسار کو سونپی ہے (حالانکہ میں خود کو اس کا اہل نہیں پاتا) دہلی اور بیرون دہلی پے شمار اردو وال حضرات ان کے حلقہ بگوش ہیں جن میں کالجوں اور یونیورسٹیوں کے اساتذہ اور پروفیسر حضرات بھی شامل ہیں۔ جس کسی کو بھی کہتے وہ یہ ذمہ داری خوشی خوشی قبول کر لیتا۔ لیکن جانے کیوں انہوں نے یہ ذمہ داری مجھے سونپی۔ (میں اس کے لیے ان کا مخلکور و منون ہوں)۔ کتاب نما کا یہ خصوصی شمارہ بہت پہلے آجانا چاہئے تھا لیکن میری عدم یہ الفرستی آزے آتی رہی اور میں اس کے اہتمام و انتظام کے لیے وقت نکالنے سے قاصر رہا۔ بہر حال یہ خصوصی شمارہ آپ کے ہاتھوں میں ہے۔ اس کے حسن و نفع کے بارے میں فیصلہ کرنا آپ کا کام ہے۔



# جناب آئی کے گجرال

سابق وزیر اعظم ہند

رباپ صحراء کے موقع پر سابق وزیر اعظم ہند کی تقریر کا اقتباس  
جناب راج بہادر گورنر صاحب اور دیگر معزز حاضرین!

میرا یہ خوش گوار فریضہ ہے کہ میں ڈاکٹر حنفی ترین صاحب کو ان کے پہلے شعری مجموعے کی اشاعت پر مبارک بادوں۔ میرا ان سے رشتہ پرانا ہے۔ آج انھوں نے اس کی تجدید یہ بھی کی اور مجھے یاد دلا�ا کہ میں سیاسی چکروں میں ان جیسے جانے کتنے عزیزوں سے دور ہو گیا ہوں۔ حنفی صاحب نے ۱۹۷۰ء کا ذکر کر کے جانے کتنی یادوں کو تازہ کر دیا اور مجھے میری عمر کا احساس بھی دلا دیا جو دبے پاؤں بھائی جا رہی ہے۔ میں ۱۹۷۰ء کے حنفی خاں کو جانتا ہوں، اب انھوں نے کرم فرمائی کی کہ مجھے اپنی کتاب کے مطالعے کا موقع فراہم کیا۔ کتاب کے مطالعے نے ۱۹۷۰ء سے ۱۹۹۹ء تک میرے اور حنفی صاحب کے درمیان پیدا ہو گئے Time gap کو پورا کر دیا اور میں کتاب کے ذریعے اس حنفی کو جان پایا جس سے میں ان ستائیں سالوں میں مل نہیں پایا تھا۔ یہ کتاب حنفی صاحب کے ذہن کا آئینہ خانہ ہے۔ حنفی کی بوسیدہ اچکنوں اس علی گڑھ تہذیب کی علامت ہیں جس میں حنفی کے ذہن و ذوق کی تربیت ہوئی، علی گڑھ کی بوسیدہ اچکنوں میں علمی تہذیب کی ایک پوری روایت پہاں ہے۔ آکسفورڈ میں بوسیدہ اچکنوں کی جگہ وہ گاؤں لے لیتا ہے جس کا پرانا پن یا حنفی صاحب کے شاعرانہ لفظوں میں کہوں تو بوسیدگی اس کی عظمت کی علامت ہوتی ہے۔ جب آکسفورڈ میں لکھتے ہیں تو پڑھنے اور پڑھانے والے اپنے جس روایتی گاؤں کو پہن کر جاتے ہیں اس کی بوسیدگی ان کی سینئرٹی (Seniority) کی علامت ہوتی ہے۔ جس گاؤں میں جتنے زیادہ سوراخ ہوتے ہیں اس کے پہنچنے والے کی عظمت اتنی ہی زیادہ ہوتی ہے۔ آج اگر حنفی صاحب بھی علی گڑھ کے زمانہ طالب علمی کی کسی ایسی بوسیدہ اچکن کو پہن کرتے تو اس کی بوسیدگی یا سوراخ بھی ہمیں ان کی عظمت اور Seniority کا پہاڑے دیتا۔

بوسیدہ اچکنوں میں چھپی آن بان ہوں

میں بھی کسی عروج کا متاثر نہ ہوں

شاعری خواہ کسی زمانے کی ہو، جب تک وہ وقت کے تقاضے پر نہیں کرتی اس کی عظمت

کا سفر شروع نہیں ہوتا۔ حنیف صاحب کی شاعری اردو شاعری پر گذشتہ کچھ برسوں سے چھائے ہوئے جمود کو توڑنے کی کامیاب کوشش ہے۔ ان کے تجربے کی پختگی اور دشت نور دی بلکہ صمرا نور دی نے اس کتاب کو وقت کے تقاضوں سے مکمل طور پر ہم آہنگ کر دیا ہے۔

کتاب صمرا کو انہوں نے شاید جمود توڑنے کی کوشش کے Symbol کے طور پر استعمال کیا ہے۔ ترقی پسند تحریک جب شروع ہوئی تو میں کالج میں پڑھتا تھا۔ اس تحریک کی کامیابی کی اصل وجہ یہی تھی کہ اس سے وابستہ لکھنے والوں نے وقت کے تقاضے کو پہچانا تھا۔ ہم جس دور میں زندہ ہیں اس کی رفتار اتنی زیادہ تیز ہے کہ زندگی کے ہر شبے میں اگر وقت سے ہم آہنگ نہ رہا جائے تو بوسیدگی طاری ہونے لگتی ہے۔ شاعری اور نثر جب تک تیزی سے بدل رہی زندگی اور وقت کی تیز رفتار سے ہم آہنگ نہیں ہوں گے، اس کا قائم قائم نہیں رہ پائے گا۔

حنیف صاحب کی شاعری میں وقت کے تقاضوں کو پہچاننے اور ان سے ہم آہنگ ہونے کی شدید جستجو کا پتا ملتا ہے۔ اس کے لیے انھیں جتنی مبارک بادی جائے کم ہے۔ میرا ارادہ تھا کہ آج تمام وقت میں حنیف صاحب کی شاعری پر ہونے والی گفتگو سنوں گا مگر وقت کا تقاضہ کچھ اور ہے۔ ملک میں جس طرح مذہب کے نام پر لوگوں کو لزا میا اور بھڑایا جا رہا ہے وہ ملک کی قومی زندگی کے لیے ایک خطرناک Symbol ہے۔ مجھے افسوس ہے کہ میں زیادہ وقت نہیں دے پاؤں گا کیوں کہ مجھے ایسی ہی ایک ضروری مینگ میں شرکت کرتا ہے مگر جانے سے پہلے میں حنیف صاحب سے اور آپ حضرات سے مدد رت چاہوں گا اور ایک بار پھر حنیف صاحب کو ان کے اس مجموعے کی اشاعت پر مبارک بادوں گا۔ شکریہ!



## حنیف ترین کی شعری کائنات

ہو ہو شمند شاعر کو اس بات کا احساس ہوتا ہے کہ شاعری دراصل ایسی دنیا ہے جہاں زمین سخت اور آسمان دور ہے اور بہت خون جگر صرف کرنے کے بعد کہیں ایک مصروفہ ترقی صورت سامنے آتی ہے۔ شاعری کے واجبات بہت شدید ہیں۔ اسی لئے کسی بھی نوجوان شاعر کو صحیح معنوں میں قدر افزائی اور قبول عام کی منزل تک پہنچنے میں وقت لگتا ہے۔ اس کے لیے اسے پیش رہا اور معاصر شعر اور ادبیوں کا بالاستیعاب مطالعہ کرنے میں آنکھوں کا تبل پکانا پڑتا ہے۔ دو یا چار برس کے پھیر میں کوئی بھی یہ طے نہیں کر سکتا کہ ادب میں اس کا مقام اور مرتبہ کیا ہو گا۔ عموماً توں تک خود شاعرا پنے لیے کسی راہ کا تعین نہیں کر پاتا۔ اس کی نظر، مطالعہ اور بیان میں تغیر و تبدل کا عمل جاری رہتا ہے۔ کسی نئے شاعر کے بارے میں اس کے سفر کا تجزیہ کرنے کے بعد صرف اتنا کہا جا سکتا ہے کہ اس کے موضوعات، مسائل، لجہ اور آہنگ کیا ہیں، اس کا اسلوب کیا ہے اور اس نے معانی کی جو شکلیں تاثی ہیں اس سے اس کی روایت، آگہی اور خود تجربے کرنے کی ہمت اور حوصلے کا کیا پتا چلتا ہے۔ ان میں آخرالذکر یعنی تجربے کرنے کی ہمت اور مشاہدے کی قوت سے کسی شاعر کو سمجھنے میں کافی مدد ملتی ہے۔

جہاں تک حنیف ترین کی شاعری اور خصوصاً ان کی نظموں کا تعلق ہے تو یہ بات با خوف تردید کی جاسکتی ہے کہ نظم نگار کی حیثیت سے ان کا مستقبل حوصلہ افزائی ہے۔ اگر خود ان کی اپنی نظر ان کو نہ لگ گئی اور وہ سستی اور وقتنی شہرت کے چکر میں نہ پڑے اور اپنے مطالعہ اور سمجھی و جستجو کو جاری رکھا اور باطن کی آواز کو سن کر خنگوئی کا حق ادا کرنے کی کوشش کرتے رہے تو ایک کامیاب نظم نگار کی حیثیت سے ان کے مستقبل کے امکانات بے حد امید افزائیں۔ مگر انہیں ہر لمحے یہ بھی یاد رکھنا ہو گا کہ اچھی شاعری کے واجبات خاصے شدید ہیں۔

حنیف ترین کا تعلق سنہجل کے ایک ایسے معزز اشراف گھرانے سے ہے جس میں کئی نسلوں سے علمی روایت پروان چڑھتی رہی ہے، اس لیے ان کو زبان پر قدرت حاصل ہے اور روایت سے ان کا رشتہ مستحکم ہے۔ یہ ان کے خاندان کی علمی روایت ہی کافیضان ہے کہ پیشے کے اعتبار سے میدی یکل ڈاکٹر ہوتے ہوئے بھی انہوں نے شاعری سے اپنارشتہ قائم کیا۔ اس سے نہ صرف ان کی لگن، دل سوزی اور دردمندی ظاہر ہوتی ہے بلکہ یہ بھی اندازہ ہوتا ہے کہ کوئی شے ان کے باطن میں یا نفیا تی، داخلی یا روحاںی تجربے میں ایسی ضرور ہے جو ان کو شعر کہنے پر مجبور کرتی ہے۔ بعض لوگوں نے ان کی شاعری کو انسانیت کی چیخ کہا ہے۔ شاعری کا منصب چیخ یا برہنہ گفتاری نہیں، شاعری انسانیت کی آواز ہے۔ واضح رہے جب تک شاعری میں انسانیت کی آواز موجود نہ ہو اس وقت تک وہ انسانیت کے لیے احتجاج کی چیخ بھی نہیں بن سکتی۔ شاعری تو بلبل کا نالہ بھی ہے اور نغمہ درد بھی ہے۔ شاعری انسانیت کی آواز بھی ہے اور جب شاعری میں سماجی درد آتا ہے تو وہ احتجاج یا اطزر کا پیرا یہ اختیار کرتی ہے۔ ان تمام احساسات اور تصورات کے مختلف تجربے حنیف ترین کے کلام میں بھرے پڑے ہیں۔ انہوں نے اپنے او لین مجموعے میں غزلیں شامل کی تھیں جن کی پذیرائی ہوئی ہے، لیکن مجھے یہ کہنے میں کوئی تکلف نہیں کہ ان نظموں کے مجموعہ کتاب صحراء سے ان کی انفرادیت زیادہ تکملہ کر سامنے آئے گی کیونکہ وہ بہیادی طور پر لفظ کے شاعر ہیں اور لفظ کا کیوں غزل سے زیادہ وسیع ہے۔ حنیف ترین کی ایمجری اور ان کے موضوعات میں تنوع ہے ان کے تحت الشعور میں دھرتی اور آکاش کے جو رنگ ہیں، جو کھیت کھلیاں ہیں، گلیاں محلے ہیں، ماہول ہے وہ سنہجل اور مراد آباد کا ہے لیکن جو صحراء ہے وہ تپتی ریت کے مسائل ہیں وہ سعودی عرب کے ہیں۔ عرب دنیا میں ایک ایشیائی کی، بالخصوص ایک ہندوستانی کی جو حیثیت ہے اس وجودی جیز کو بھی حنیف ترین نے گھرائی سے محسوس کیا ہے۔ سیاسی نظام کے فرق کو بھی محسوس کیا ہے، وطن سے دوری اور اجنیابت کو بھی۔ اور ان کے یہاں میں السطور وہ مہذب احتجاج اور درد بھی نمایاں ہوا ہے جو ان کے اپنے تشخص کی دین ہے۔ ان کی ایمجری میں وہاں کی دھوپ، وہاں کی چمکتی ریت اور کھلے صحراء اور پھر عراق اور سعودی عرب کی جنگ، ایران اور عراق کا تنازعہ، یونیسا اور چیچنیا میں جو پچھے ہو رہا ہے، ان سب کی پر چھائیاں ان کی نظموں میں واضح طور پر مل جاتی ہیں۔ اپنے وطن ہندوستان کے لیے ایک نستالجیا (Nostalgia) یہاں کی سُنی کی بو باس کے لیے، یہاں نَ

## حیف ترین

۲۱

فضاؤں کے لیے اور یہاں کے محبت افروز رشتؤں کے لیے ایک ذریں لہر کے طور پر جاری ہے۔ یہ ساری چیزیں ان کی غنائی (Lyrical) نظموں میں ہیں اور یہی ان کی نظموں کا اہم و صرف ہے۔ رومانی سے زیادہ غنائی شاعر ہیں۔ ان کے یہاں سوچ کی لہریں نمایاں ہیں۔ مثال کے طور پر ان کی نظم "احجاج" کو ری احجاج کی نظم نہیں بلکہ سوچنے پر مجبور کرتی ہے۔ ملاحظہ ہو:

بان، یہ نجی ہے مری کادشوں کے طفیل

ریگز اردوں میں بزرہ نکل آئے گا

اوپنچے پر بہت پر پانی پہنچ جائے گا

بھر کی تہہ میں گھر پاک بن جائیں گے

ماہ در تخت پر

لہہاتے ہوئے باغ لگ جائیں گے

گومنے کے لیے دور بے رنگ و بے حس خلاوں میں

تفڑیع کے

آدمی، گلرو محبت کی بنیاد پر

کہکشاوں کا ہر راز

پالے گا لیکن، یہ "آج" اور "کل"

میری مشی میں

اب ہے نہ پہلے ہی تھا

سرد ہوتے ہوئے

خورشید کی روشنی

اس نظاہیں بکھرتی رہے گی یوں ہی

اور مری سری، کاسنی، نسلی، یہی زمیں

اور بھی بوڑھی ہو جائے گی !!

کادشوں سے کہو

میرے سورج، زمیں، چاند، تاروں کے ساتھ

مجھ کو بھی بوڑھا ہونے سے اب روک لیں  
 زندگی ہے حسیں  
 قیمتی اس سے دنیا میں کچھ بھی نہیں  
 پھر بھی یہ زندگی  
 زندگی کیوں نہیں؟  
 دائیٰ کیوں نہیں!!

اس نظم کے مطالعہ سے اندازہ ہو گا کہ انسان کا بنیادی مسئلہ کیا ہے؟ وقت اور زماں کیا ہے، دکھ اور خوشی کیا ہیں، انسان خوشی پر قابو کیوں نہیں پاسکتا، انہیں اپنی مشنی میں کیوں بند نہیں کر سکتا، انسان جو یوں تو بہت کچھ کر سکتا ہے، وہ قادر و مختار ہے۔ کارخانے، عمارتیں، بندھ بنا سکتا ہے، نہریں نکال سکتا ہے، عظیم شہر آپاد کر سکتا ہے، چاند تک پہنچ سکتا ہے، خلا کو تسخیر کر سکتا ہے لیکن وقت کو یا الجھہ حاضر کو اپنی مشنی میں بلند نہیں کر سکتا، یعنی انسان کی مجبوریاں کیا ہیں، اختیارات کیا ہیں، وہ کس حد تک خود اختیاری سے کام لے سکتا ہے اور کہاں وہ مجبورِ محض ہے۔ اس کیفیت کا حنف ترین نے براخوب صورت اور پوری فنکارانہ چاپکدستی سے اظہار کیا ہے۔ اگر وہ اس طرح کے سائل پر مزید توجہ کریں تو ان کی آواز میں بہت نکھار آئے گا۔

حنف ترین نے طویل نظمیں زیادہ نہیں کہی ہیں۔ ان کے یہاں مختصر اور مختصر کوئی نظمیں بھی مل جاتی ہیں مثلاً تین مصریون کی نظمیں جن کا پاکستان میں بہت رواج ہوا ہے اور جنہیں ملائیاں کہا جا رہا ہے۔ ہماری علاقائی زبانوں اور لوک ادب میں تین مصریون کی نظمیں اور اس طرح کے چھوٹے بڑے نکڑے بہت عام ہیں۔ بالخصوص سرائیکی، سندھی، پنجابی وغیرہ میں ہنہے شاہ، بابا فرید، شاہ حسین، صوفی، سنتوں اور فقیروں کے یہاں اس طرح کا کلام کافی ملتا ہے۔ آج کے دور میں ہائیکو کے اثر سے بھی تین مصریون یا ان سے کم کی نظمیں کہی جا رہی ہیں۔ حنف ترین کے یہاں بھی ایسی نظمیں خاصی تعداد میں ہیں۔ لیکن ان کا کوئی ضابطہ بند فارم نہیں ہے۔ انہوں نے تین مصریون کے علاوہ چار، پانچ اور سات سات مصریون میں بھی نظمیں کہی ہیں۔ ان نظموں میں چونکہ ارتکاز ہے، اور بات کو گہرائی میں جا کر کہا گیا ہے، ایمجری بھی خوبصورت ہے اس لیے یہ نظمیں بہت کامیاب ہیں۔ اپنے معروضات

کے ثبوت کے طور پر میں یہاں صرف چند مثالیں پیش کرتا ہوں۔

### ایک صحرائی منظر

|                       |                                               |
|-----------------------|-----------------------------------------------|
| بچپن                  | جو انی                                        |
| منی کے گرد و ندوں میں | خواہشون کے جنگل میں زعفران اوزھے دھوپ         |
| نخے سے ہاتھوں کے      | سکھیل کالے چلاو کا لو کے کاندھوں پر بیٹھی     |
| خواب جھملاتے ہیں      | ہیں سی لگاتا ہے قیچیہ لگاتی ہے جب شباب آتا ہے |

اس طرح کی نظموں میں زندگی کی منزلیں بھی ہیں، کیفیتیں بھی اور چھوٹے چھوٹے گھریلو تجربے بھی آتے ہیں۔ مثال کے طور پر یہ نظیں ملاحظہ ہوں:

|                                                                                                           |                    |                     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|---------------------|
| بچہ                                                                                                       | بچپن               | فون پر              |
| پھول سے بھی بلکا ہے                                                                                       | نخی داستانوں میں   | فالوں کو بھتی ہے    |
| اس کی دل نشیں آواز                                                                                        | بچہ الجھا رہتا ہے  | فون پر تحریکی ہے    |
| فون پر تحریکی ہے                                                                                          | خواب کی دکانوں میں | میرا کاندھا کہتا ہے |
| اس طرح کے ہلکے گھرے تجربات کے ساتھ اردو میں نظیں بہت کم لکھی گئی ہیں اور                                  |                    |                     |
| بھی خوشی ہے کہ حنیف ترین اپنی شاعری میں ایک راہ ایسی نکال رہے ہیں جس سے ان کی انفرادیت کا تعین ہو سکے گا۔ |                    |                     |



## کتابِ صحراء

**حنیف ترین** ایک مشہور سرجن ہیں اور کافی عرصہ سے سعودی عرب میں مقیم ہیں۔ مگر ان کی نظریں محض جسمانی عوارض پر مرکوز نہیں ہیں۔ وہ ذہنی اور نفسیاتی عوارض کو بھی پیش نظر رکھتے ہیں۔ فرق طریق علاج کا ہے۔ انسانی جسم کے معاملے میں متوہہ اعضا کو کامنے، جوڑتے اور روکرتے ہیں۔ مگر ذہنی اور نفسیاتی عوارض کے سلسلے میں وہ ترفع کے ذریعہ جذبات کے تناو کو ختم کر کے روح کی تسکین کا بندوبست کرتے ہیں۔ اپنے اس عمل میں وہ فقط قاری کو سکباد نہیں کرتے خود کو بھی سکباد کرتے ہیں بلکہ زیادہ تر خود ہی کو نظروں کا مرکز بناتے ہیں اور مرض کا قلع قع بھی نہیں کرتے اسے محض اوپر سے تراش دیتے ہیں تاکہ اس کی شاخ دوبارہ پھوٹ پڑے۔ تخلیق کار کی حیثیت ایک درخت کی ہی ہے۔ درخت کے زخم گئے تو اس پر شر فراوانی سے لگتا ہے۔ اسے ضرورت سے زیادہ صحت مند بنادیں تو وہ ایک قوی الجہش پہلوان تو نظر آئے گا لیکن بے شر ہو کر رہ جائے گا۔ حنیف ترین اس نگتے سے بخوبی واقف ہیں۔ لہذا اپنی روح کے زخم کو مندل نہیں ہونے دیتے۔

حنیف ترین کی نظموں کے مطالعہ سے اولین تاثر یہ مرتب ہوتا ہے کہ وہ دو صحراؤں کے درمیان کہیں رہ رہے ہیں۔۔۔ ایک طرف ریت کا صحراء ہے، دوسری طرف پانی کا صحراء ہے اور یہ دونوں صحراءں کی ذات کے اندر اتر کر ایک ایسا تیرا صحراء بن گئے ہیں جس کے قدم پانی میں اور دھڑریت میں ہے۔ صحراء سانتوں اور فاصلوں کی ایک انوکھی علامت ہے مگر یہ مسافتیں اور فاصلے اندر سے ”خالی“ نہیں ہوتے۔ ان میں ناد سا آرزوؤں اور ادھ کھلے جذبوں کے پیکر، ہمیشہ موجود ہوتے ہیں۔ کوئی بہت گہرا دکھ جو کرب کی شکل اختیار کر گیا ہے، حنیف ترین کی نظموں میں جا بجا موجود نظر آتا ہے۔ اس کرب کی کئی صورتیں ہیں۔ نمایاں ترین صورت کرب فراق کی ہے جو کبھی کسی پچھرے ہوئے شخص کی یاد کے روپ میں اور کبھی اپنے وطن اور گھر کے لیے نو تسلیجیاں کر نمودار ہوتا ہے۔ آخر آخر میں وطن کی دھرتی اور پچھری ہوئی ہستی ایک ہو جاتے ہیں۔۔۔ اس حد تک کہ ان میں تفریق کرنے والی مشکل نظر آتا ہے۔

یہ گھر اور کھنڈ حنیف ترین کی نظموں کی پہچان ہے۔ ممکن ہے اس کا محرک وہ دکھ ہو جو بیماروں کی حالتِ زار کو ہمه وقت محسوس کرنے سے ان کے ہاں پیدا ہوا ہے۔ تاہم میں اسے بہر حال ”محرك“ ہی کہوں گا کیونکہ اس دکھ نے دراصل ان کے اندر کے دکھوں کے پنڈورا بکس کا ذہنکنا اٹھایا ہے اور پھر ہزاروں دکھ ان پر جھپٹ پڑے ہیں۔۔۔ اپنے دھن سے دور جانے کا دکھ، عزیز واقارب سے پھر جانے کا غم، اپنے اور غیروں کے لگائے ہوئے چر کے اور پھر ان سب پر مسترد وہ آفاقی دکھ جس میں آج کا انسان بری طرح بتلا ہے۔ ہمارے چاروں طرف جو گلست و ریخت ہو رہی ہے، قدریں ٹوٹ پھوٹ رہی ہیں، طوانف الملوکی کا دور دور ہے، قویں اور ملک، قبیلے اور فرقے آپس میں سختگی کھا ہو رہے ہیں۔۔۔ ان سب نے شاعر کے دل کو پاش پاش کر دیا ہے اور اس گھرے گھاؤ سے جو ہو پکا ہے وہ لفظوں کے چراغ بن کر اس کے کلام میں جگہ گاتا چلا گیا ہے۔

حنیف ترین کے اس جمیعے کی نظموں میں سے بعض کمزور اور بعض اچھی ہیں۔ ان کا شعری اسلوب پابند اور نثری لظم کے اسالیب کا مجموعہ ہے۔ ایک ہی لظم کے اندر پابند لظم کا آہنگ نثر کے آہنگ سے مل کر ایک انوکھی صورت میں ڈھل گیا ہے۔ ابھی ان کا یہ خاص اسلوب زیادہ پختہ نہیں ہوا اور اس کی وجہ یہ ہے کہ ان کے دل میں جذبات کا اور دماغ میں خیالات کا جو کہرام برباد ہے وہ اپنے زور میں اسلوب کی چیر پھاڑ کرنے پر بند دکھائی دیتا ہے (تکلیفیت کے بے پناہ بہاؤ میں اکثر ایسا ہو جاتا ہے) مجھے توقع ہے کہ جیسے ہی ان کے پاں جذبات اور خیالات کا جوالاً مکھی اعتدال پر آئے گا تو اس کے بہت اچھے اثرات ان کے اسلوب پر بھی مردم ہوں گے۔

بھیثیت جمیعی کہا جاسکتا ہے کہ حنیف ترین کے ہاں متحیله بیدار اور شئے سے اس کی شعریت کشید لینے کا میلان توانا ہے۔ اعلیٰ شاعری کے لیے دونوں باتیں ناگزیر ہیں۔ حقیقت یہ ہے کہ ہمارے چاروں طرف نثر بھری پڑی ہے۔ مگر اس نثر کے اندر شاعری کے اجزاء موجود ہیں۔ شاعر وہ شخص ہے جو نثر کے بتوں میں اتر کر شاعری کے اجزاء کی بازیافت کرتا ہے۔ اس معاملے میں حنیف ترین کی مہارت سے کوئی انکار نہیں کر سکتا۔ لہذا مجھے یقین ہے کہ جس طرح انہوں نے بدن کے اندر جہان کا ہے اسی طرح وہ نثر کے اندر بھی جہان کنے میں کامیاب ہوں گے۔ میں ”کتاب صحراء“ کی اشاعت پر حنیف ترین صاحب کو مبارکباد پیش کرتا ہوں۔ \*

## لالہ صحراء

میر ترقی میر نے کہا تھا:

مجھ کو شاعر نہ کہو میر کہ صاحب میں نے  
درد و غم کتنے کیے جمع تو دیوان کیا

یہ شعر حنیف ترین کی شاعری پر بھی صادق آتا ہے۔ اپنے پیشے کے اعتبار سے ان کا سابقہ ”درد و غم“ سے ہی رہتا ہے مگر انہوں نے سارے جہاں کا، ساری انسانیت کا درد و غم بھی اپنے دل و چکر میں بسرا کھا ہے۔ وہ ایک بڑے خوش حال اور تاریخ ساز خاندان کے فرد ہیں۔ اپنی دنیوی اور معاشی زندگی میں خوش حال اور فارغ الیال بھی ہیں، ایسی آسودہ زندگی گزارنے والا شخص اگر انسانیت کی خستہ حالی اور اعلیٰ اقدار کی پامہاںی کو دیکھ کر دکھی ہوتا ہے اور اپنے درد و کرب کو اشعار کے پیکر میں پیش کرتا ہے تو اس کا مطلب یہی ہے کہ اس کے جسم میں ایک بے قرار اور سیما بہت روح ہے، اس کی شاعری کے بین السطور میں غور کریں تو مصححی کا شعر یاد آتا ہے

مصححی ہم تو یہ سمجھے تھے کہ ہو گا نہ کوئی زخم

تیرے دل میں تو بہت کام روں کا نکلا

حنیف کی شاعری ”کرافٹ، نہیں، اور یہ بات سن کر کوئی نہ چونکے تو میں یہ کہوں گا کہ وہ ”آرٹ، بھی نہیں ہے۔ فطرت نے ان کی روح میں کوئی بڑاحتاں راڈار نصب کر دیا ہے جس میں پورے عالم انسانیت کے آلام و مصائب منعکس ہوتے ہیں، وہ انھیں جنجنحوڑتے ہیں تو ان کے اندر چھپا ہوا شاعر بلبلہ اٹھتا ہے، اس کا رد عمل نظم و غزل میں ظاہر ہوتا ہے۔ امیر خروہ کا مشہور شعر ہے:

مرا دردیست اندر دل، اگر گویم زبان سوزد  
و گر دم در کشم ترسم کہ مغز استخواب سوزد

اس مرحلے میں ”خن“ سے زیادہ اہم وہ کچھ ہو جاتا ہے جو ماورائے ”خن“ ہے۔ کبھی اس کی

ترسل بہت گہری اور پرتا شیر ہوتی ہے۔ حنیف کی شاعری میں جو کچھ نہ کہہ کر کہا گیا ہے وہ زیادہ اہم اور قابل ستائش ہے۔

ان کی صنایع اور فنکاری کا اظہار وہاں ہوتا ہے جہاں ان کی شاعری ایسے سیاسی مسائل کے دائرے میں قدم رکھنا چاہتی ہے جہاں اگر گویم زبان سوزڈ کا اندر یہ ہوتا ہے۔ اس کا سبب یہ ہے کہ انہوں نے ایک آزاد، غیرت مند اور غیور خاندان میں آنکھ کھولی اور حق گوئی، پیਆ کی ان کے خیر میں گندھی ہوئی ہے مگر ان کی شاعری کو پروش اور پرداخت کے لیے ایسا ماحول ملا جہاں ایسے مسائل میں دخل در معقولات کی اجازت نہیں۔ میر نے کہا تھا:

کیا تھا شعر کو پردہ سخن کا سوٹھرا ہے وہی اب فن ہمارا

حنیف کی شاعری بھی ان کے سخن کا پردہ بن گئی ہے، یہ فاعلان مفاععلن فعلن والی شاعری نہیں ہے، روح کے کرب اور دل کے زخمیں کو پردے میں رکھنے والی شاعری ہے۔ ان کی فکر تخلیقات کی ماورائی دنیا میں اڑان نہیں بھرتی نہ ان کے قدم زمین کو چھوڑتے ہیں۔ ان کی بیشتر نظمیں مختصر ہیں مگر وہ ایک جہاں معنی کو اپنے دامن میں سمیٹے ہوئے ہیں اور طویل نظموں میں انہوں نے کہیں وہ فلمی تکنیک یعنی مومنٹاج (Montage) بھی استعمال کی جس میں مختلف حوادث کے پار پچھے جوڑ کر ایک بہت طویل کہانی کو چند مناظر میں سمیٹ لیا جاتا ہے۔

بیان معانی کو الفاظ کم تھے بلاغت کی خاطر سکڑنا پڑا ہے

اس کی مثال میں ان کی نظم "اک خیال آتا ہے" کو پیش کیا جا سکتا ہے اور اس سے بھی زیادہ بلیغ تازہ طویل نظم "وہ نہیں آئی، کیوں نہیں آئی" ہے جو ابھی حنیف کے کسی مجموعے میں شامل نہیں لیکن عالم اسلام، خصوصاً فلسطین اور عراق کی ہم عصر سیاسی تاریخ کو چند لفظوں اور اشاروں میں قید کر لیتی ہے۔

ان کی نظر صارفین کلچر کی بے آب و رنگ مصنوعی زندگی کو "روبوٹی تہذیب" سمجھتی ہے جس میں بظاہر تو بودھ مطرائق نظر آتا ہے مگر اس کی اصلیت کچھ نہیں اس لیے کہ یہ صدیوں کی آزمودہ اخلاقی اقدار سے اپنارشتہ استوار نہیں رکھتی۔ اس کی مثال میں ان کی یہ مختصر نظم پیش کی جاسکتی ہے، یہاں الفاظ اپنی حقیقی معنویت کھو بیٹھے ہیں اور ہم خود کو اپنا غیر سمجھنے لگتے ہیں:

نیلم سے لفظوں کے رویہ

فکر کی زریں کان سے اٹھ کر

قست کا نذر کی لکھتے ہیں  
منی کو سونا کر کر کے  
شعر و ادب کا دھن بخٹے ہیں  
میر ثقافت کی منڈی میں  
تلئے ہیں پھر کے بھاؤ  
رو بولی تبندیب چکتی دوری ہے

دور حاضر کی تبندیب نے معاشری ناہمواری اور استعمال کے پاعث دنیا کے بڑے حصے کو  
ایک ایسے پراسرار خوف میں جکڑ رکھا ہے جس نے حیات و کائنات کے ہمارے میں کئی نسلوں کے  
آزمودہ تصورات کو کھو کھلا کر دیا ہے اور ان پر ہمارے ایمان و ایقان کو متزلزل کر دیا ہے۔ اس چھوٹی  
لکھم میں جو رمزیت اور معانی کی ترسیل ہے وہ ہمیں شاعر کے احساس کی پہنچیوں کا اندازہ  
کرنے میں مدد دیتی ہے:

خوف کی دیمک  
بیدردی سے  
اُجلی فینڈ کو

چاٹ رہی ہے  
دھوپ میں ظلت ہانت رہی ہے  
وہ دیکھتا ہے کہ حالات نے زندگی کے حقیقی چہرے کو چھپا لیا ہے اور ہم ایسی فضائیں جی  
رہے ہیں جیسے کوئی بہر و پیار دپ بھرے اور پھر اسی بہر دپ کو اپنا اصلی روپ سمجھ دیتے ہیں:  
کیسے کھلنے یہ ماجرا، چیزوں کی اصلیت ہے کیا  
شہر ہوس کی بھیز میں جو ہے نقاب پوش ہے

میں نے ان قبائل میں ایسے لوگ دیکھے ہیں  
جی پکٹ رہے ہیں جو  
شیخ سارے شخزوں کا دوست ہے محمد کا  
جو ابو محمد نے اپنے دل میں بویا تھا

جس نے اپنے خطبے میں جارج بیش کوڈ انٹا تھا  
لیبیا کی سینکشن پر، یو این اور زولیشن پر  
مدتوں جدیدہ میں جس کا نور پھیلا تھا.....  
پھر خیال آتا ہے  
اپنے ملک میں بھی تو  
آج کی سیاست میں  
 مجرموں کا غلبہ ہے.....

۶ دسمبر ۱۹۹۲ء کا حادثہ بھی اس لفڑی میں خاموشی سے سراحت کر جاتا ہے اور وہ اس طرح ظاہر ہوتا ہے  
مر گیا ہے انساں پھر  
دل مراعبادت گاہ  
اس کوڈ ہاکے کہتے ہو  
کچھ سکون ملامت کو  
بد نصیب قوموں کے  
ہوں جو راہبراند ہے پھر دھاکے ہوتے ہیں  
ذر کے مارے سب انساں خوف پی کے جیتے ہیں  
مگر کتنا ہی بڑا حادثہ ہو، ایک عزم و ہمت والا انسان اسے لکھا رہتا ہے اور کہتا ہے:  
وہ عظیم ہوتے ہیں، تخت ان کے ہوتے ہیں  
ضعف اک بُری شے ہے  
ہو سکے تو قوت بن

جب تک یہ دنیا ہے ان کو زندہ رہنا ہے  
جن کے ذہن و بازو میں بے پناہ قوت ہے  
ہر شاعر کو اس کی پوری زندگی اور معاشرے سے جوڑ کر دیکھنا چاہیے مگر عموماً ہم صرف شاعری  
کا مطالعہ کرتے ہیں بلکہ پورے شاعر کو بھی نہیں دیکھتے۔ اس کی فنکاری کے نمونوں کو پر کھتے رہ جاتے  
ہیں حالانکہ وہ پر کھ بھی بھر پور نہیں ہوتی اور شاید بوجھی نہیں سکتی۔ حنیف ترین بسا پا شعر و تخلی پر تازہ  
وار نہیں ہیں، پچیس برسوں سے اپنی بی تلاش کرتے ہیں۔ ان کے کئی مجموعے بھی شائع ہو چکے

ہیں۔ پر صیر کے معتبر ادبی رسالوں میں شائع بھی ہوتے رہے ہیں، بعض نظموں کے ترجمے دیکھ اور پردنیکی زبانوں میں بھی ہوتے ہیں۔ انھیں اگر ایک بڑے فریم ورک میں دیکھا جائے تو ان کا وطن مالوف سنجھل ہے جو ہندستان کے قدیم ترین شہروں میں سے ایک ہے۔ آج وہ کہنے کو قصبہ ہے مگر عہدِ مغلیہ میں صوبہ کے صدر مقام کی حیثیت رکھتا تھا، دستاویزوں میں اسے ”سرکار سنجھل“ لکھا جاتا تھا۔ یہاں ہند۔ مسلم ثقافت اور علوم شرقیہ کی مسٹحکم روایت بھی رہی ہے ان کے آباء و اجداد وہ تھے جن پر ابوالطیب امتنعی کا یہ شعر صادق آتا ہے:

الخييل واليمل والبيداء تعرف فني  
والشيف والرمح والقرطاس و القلم

سنجھل میں باون بڑے محلے ہیں جو سرانے کھلاتے ہیں ان میں سرانے ترین ان کے اجداد کا بسا یا ہوا ہے۔ سنجھل کے لوگ سادہ و بے ریازندگی گزارنے والے، جفاکش، انسان دوست اور معارف پرور ہوتے ہیں۔ مشرقی تہذیب آج بھی اس شہر میں بڑی حد تک زندہ ہے۔ اس ماحول میں حنف نے آنکھیں کھولیں۔ ابتدائی تعلیم و تربیت اپنے خاندان میں حاصل کی اور اعلیٰ تعلیم کے لیے علی گزہ مسلم یونیورسٹی میں داخلہ لیا۔

اس دانش کده سے انھیں گہرا قلبی تعلق ہے اور ان کے برادر عزیز ندیم ترین نے تو اس مادر درسگاہ کی ایسی خدمت کی ہے جس کی دوسری مثال اب تک نہیں ہے۔ انھوں نے اس یونیورسٹی میں ایک پورا بڑا ہائل تعمیر کر کے قوم کے نام وقف کیا ہے۔ خود حنف ترین بھی تعلیمی اداروں کی ذلکھول کر مدد کرتے ہیں اور اپنی زندگی بھر کی کمائی سے خواتین کی تعلیم اور فتنی تربیت کے ادارے قائم کرنے کے علاوہ یہ چاہتے ہیں کہ ان کی معاشرتی، سیاسی اور اقتصادی حیثیت کو بہت مضبوط بنایا جائے۔ اس کے لیے بہت سے منصوبے ان کے ذہن میں پرورش پار ہے ہیں۔

حنف نے میڈیکل سائنس پڑھنے کا ارادہ کیا تو کشمیر جنت نظیر میں چھپ گئے، وہاں سے ایم بی بی ایس کرنے کے بعد انھیں سعودی عرب کے سرکاری اسپتال میں خدمت کا موقع مل گیا اور وہ آج کل شمال میں عرصہ کے مدیر مستشفی ہیں۔ ان کی فتنی حفاظت نے وہاں کے عوام اور خواص دونوں میں ان کو مقبول بنایا ہے تو انھوں نے بھی اس صحرائیں ایسے پھول کھلائے ہیں کہ آئے دن ادبی محفلیں، مشاعرے اور ثقافتی اجتماع ہوتے رہتے ہیں جن میں مختلف ممالک کے لوگوں کو بھی ایک دوسرے کے قریب آنے اور سمجھنے سمجھانے کا موقع ملتا ہے۔ کشمیر نے ان کے دامن دل کو ایسا کھینچا

کہ انھوں نے ایک کشیری خاتون سے ہی شادی کی اور اب ماشاء اللہ خوشیوں سے بھر پورا زدواجی زندگی گزار رہے ہیں۔ ان کی زندگی کا یہ بلیو پرنٹ دیکھیے کہ اس میں ایک ایسا فارمولہ ابھر کر سامنے آتا ہے جسے ہم یوں لکھ سکتے ہیں:

ترین افغان + سنبل + اردو + علی گڑھ + صحرائے عرب = شاعری۔ مرکب یونانی ادویہ میں بہت سے اجزاء ہوتے ہیں ہر جزو کی اپنی تاثیر ہوتی ہے، مگر ایک جزو اعظم ہوتا ہے اس کا جواہر مقصود ہے اس کو ابھارنے کا دوسرا ادویہ کام کرتی ہیں۔ ترین افغان نسبت بنے انھیں ایک مشکم کردار دیا ہے جو حق و باطل میں تمیز کرتا ہے اور حق کا ساتھ نہیں چھوڑتا۔ سنبل کی معاشرت کے اثر نے انھیں اپنی ثقافت، تہذیب اور مذہب سے جوڑا ہے، اردو ان کی مادری زبان کا لب اظہار ہے جو علی گڑھ کی سان پر چڑھ کر اور بھی دھاردار ہو گئی ہے۔ کشیر نے انھیں حسن فطرت سے قریب کیا ہے، ان کے احساس جمال میں تازگی اور حرکت پیدا کی ہے تو صحرائے عرب میں رہ کر انھوں نے ناموافق حالات سے مفاہمت کرنا سیکھا ہے۔ ان سب ظاہری نسبتوں کا مجموعی اثر یہ ہے کہ ان کی فکر روشن، نظر دور رہ اور شعور بیدار ہو گیا ہے۔ ان سب خصوصیات کا انعکاس ان کی شاعری میں ہوتا ہے جس میں غیر معمولی حساسیت، اور بچوں کی معصومیت ہے مگر جزو اعظم ان کا احساس جمال اور دردمندی ہے۔ انھوں نے نظم اور غزل دونوں اصناف میں طبع آزمائی کی ہے۔ غزال اپنی روایت سے پیوستہ ہونے کے ساتھ ہی کہیں تجدوں کی حدود میں تجاوز کرتی ہوئی ملتی ہے تو نظم میں ہیئت کے کچھ تجربے اسے نیا انداز دیتے ہیں۔ حنیف کی شعری لفظیات میں کہیں معنوی انحراف ہوا ہے اور ایسا ہم اختر الایمان کی لفظیات میں بھی دیکھتے ہیں مگر یہ اس صورت میں ہوتا ہے جب الفاظ معانی کے جوش اور شدت کا ساتھ نہیں دے پاتے ہیں۔ وہ خود کہتے ہیں:

میرے لفظوں میں روائی اور ہے

دردِ دل کی یہ کہانی اور ہے

دردِ دل کی کہانی لفظوں کے مزاج اور ان کی روائی پر بھی لازماً اثر انداز ہوتی ہے۔ خلاصہ کلام یہ ہے کہ عہدِ جدید کی شاعری کے منظر میں حنیف ترین کی شاعری لالہ صحرائی طرح جگہگار ہی ہے۔ اس کے حسن اور تاثیر کو ہم لگنے بند ہے معياروں سے جانچ کر پوری طرح نہیں سمجھ سکتے۔



# غزلیہ سیاق و سباق



راج بہادر گوڑ

حنیف ترین

# پیاس کے پھیلاؤ میں حنیف ترین کا ‘ربابِ صحراء’

میر انظر یہ ہے کہ ہر جنگیں کا اپنا زمانہ ہوتا ہے اور جنگیں معاشری اور سماجی محركات کے  
تالع اور زیارتی وجود میں آتی ہے۔ میں اس منطق کو بہت احتفاظہ مانتا ہوں کہ آج کوئی غالب یا  
میر پیدائشیں ہوتا۔ آج کے حالات میں غالب اور میر پیدا ہوئی نہیں سکتے۔ اس زمانے کے جو  
مجموعی معاشری حالات تھے انہوں نے غالب اور میر پیدا کیے۔ اس زمانے کے جو حالات ہیں ان  
میں تو حنیف ترین پیدا ہوں گے۔ ہمارے عہد کے شاعروں کا بڑا کارنامہ یہ ہے کہ ہمارے عہد  
کے غزل کو شرا نے روایت سے بغاوت کر کے غزل کے مواد کو بدل دیا ہے۔ ہمارے شرا نے  
اپنے پیش رو شعر اکواپنے سامنے رکھا تو ضرور مگر صرف اس حد تک کہ ان کے اشعار میں سے عصری  
مواد نکالا جاسکے۔

حنیف ترین کی شاعری مجھے اقبال کے اس مترمع کے مصدق معلوم ہوتی ہے۔  
از خواب گرائ، خواب گرائ، خواب گرائ خیز

مگر حنیف ترین کے خواب کی نوعیت اقبال کے خواب سے مختلف ہے یوں ان کی  
شاعری کا Ralevance بھی مختلف ہو گا اور اسے مختلف ہونا بھی چاہیے۔ حنیف کے نزدیک  
خوابوں کی آبیاری صرف خون سے ہو سکتی ہے اور جب تک خوابوں کی آبیاری کے لیے خون کا  
استعمال نہیں کیا جائے گا، انسان سوتا رہے گا اور اسے صرف پیش رو شعر (مثلاً اقبال) کی شاعری  
کے ذریعے بیدار نہیں کیا جاسکتا:

وہیں کھلتے رہے بیدار یوں کے پھول سدا  
جہاں بھی خون سے خوابوں کی آبیاری ہوئی

حنیف کی شاعرانہ پرواز اس ہوا کی مانند ہے جسے قید نہیں کیا جاسکتا اور اگر ایسا کیا جائے گا تو پھر پوری کائنات میں جس کا عالم پا ہو جائے گا۔ حنیف کی شاعری نئی شاعری ہے، بالکل نئی۔ اس لیے ان کی زبان مسلمہ تلازمات اور زبان کے چیخوارے سے آزاد ہے۔ اس شاعری میں زبان کا وہ استعمال اور انداز تلاش ہی نہیں کرنا چاہیے جو اساتذہ فن سے منسوب ہے۔ حنیف کی زبان ابھی تخلیق ہونے کے مرحلے سے گذر رہی ہے۔

حنیف ترین اس وقت شاعری کے جس مرحلے میں ہیں وہ ایک طرح سے بچپن کے رخصت ہونے اور نوجوانی کی دلیل پر قدم رکھنے کے زمانے کی طرح ہے۔

حنیف کے کلام کے اس مجموعے کے پہلے ہی شعر کو دیکھئے۔

مصیبتوں کو میرے گھر کا جب پنا دینا

میرے خدا مجھے لانے کا حوصلہ دینا

شاعر خدا کو مصیبتوں دینے سے منع نہیں کرتا لیکن چاہتا ہے کہ اسے لانے کے حوصلے سے بھی نوازے۔ مصیبتوں سے جدوجہد شاعر کا جذباتی مرکز ہے۔ اگر یہ نہ ہو تو پھر

تفا کے خوف سے احساس سرد ہیں جن کے

انھیں کڑی سے کڑی دھوپ کی سزا دینا

موجود سے نا آسودگی کے خلاف جدوجہد کے عواقب سے اگر کوئی خوف زدہ ہو جاتا ہے، اس کے احساسات سرد ہو جاتے ہیں تو پھر شاعر خدا سے دعا گو ہے کہ اسے کڑی دھوپ کی سزا دینا۔

اب یہ شعر سنئے اور سوچتے رہیے

لے۔ گا آئینے میں کیا تلاش نامراد کو

کٹوئے عکس کی بکھرتی کر چیاں ہیں ذور تک

اس شعر میں حنیف آج کے دور میں انسان کی کیفیت کو ظاہر کرتے ہیں۔ سرمایہ داری نظام کی کارستانیوں نے اس کی شخصیت کو توڑ پھوڑ کر کھدیا ہے وہ بکھر گیا ہے، وہ اپنے ماحول میں اجبی ہے۔ اب آئینہ دیکھئے بھی تو اسے یہی بکھری ہوئی کر چیاں ملیں گی۔

اور یہ شعر۔

فصلوں کو ہر خطر سے میں کرتا ہوں بوشیاں

کھیتوں کے درمیان وہ اوپنجی مچان ہوں  
شاعر کسان کے کھیتوں میں ایک اوپنجی مچان کی طرح کھڑا ہے اور اس کی خاموشی بھی  
کھیتوں کی رکھواںی کرتی ہے۔ اسی مچان پر سے کھیتوں کے دشمن کو دور سے آتے ہوئے بھی دیکھا  
جاسکتا ہے، اس کا مقابلہ کیا جاسکتا ہے۔ ویسے بھی ایک ایک انسان کی کھوپڑی جسی ہندی یا پانس سے  
لگادی جائے تو تباہی مچانے والے پرندوں درجاتے ہیں۔ یہاں شعر کا منصب کس شاعر انہ خوبی سے  
بیان کیا گیا ہے، قاری محسوس کر سکتے ہیں۔ پھر یہ شعر۔

اوڑھ کر نکلی جو جدت کا نیا سایہ غزل  
نکر کہنہ کی ہوئیں ساری قبائلیں بغیر

بغادت اور روایت کا تسلسل جاری ہے۔ روایت جب نئے مسائل سے نبرد آزمائونے  
کی راہ حائل میں ہو جاتی ہے تو پھر بغاوت ضروری ہو جاتی ہے۔ ادب میں بھی یہی ہوا ہے۔ آج  
انسان اس منزل میں ہے جہاں شعر حالات کو بھول کر اپنے اندر محصور ہو جانے کا ذریعہ بنا رہے تو  
تشقی نہیں ہو سکتی۔ شعر کو جدد و جهد کا حوصلہ بڑھانے والا بھی ہونا چاہیے اور ایسے میں غزل جب اس  
نئے مواد سے لیں ہو کر میدان میں آتی ہے تو نکر کہنہ کی ساری قباؤں کی دھمیاں اڑ جاتی ہیں۔

اب کچھ حسب حال شعر نئے۔

پہنچی اب اس مقام پر جنگی عداوتوں  
سالم ہیں بستیاں مگر اک بھی نہیں کمیں

شہروں کی اندر ہری سیاست کی راکھ میں  
جلتے ہوئے مکان کے گونئے الاؤ تھے

آدمی میزائلوں میں ستم رہا  
آدمیت قتل بک ہوتی رہی۔

جس کو تیزاب کی بھٹی میں جلا ڈالے ہو  
اُن کے گیت اسی لاش پر گاتے کیوں ہو

آگ پر تیل ڈال کر تم کیوں  
اُن اور آشٹی کی بات کرو

اور یہ شعر ۔

جو حق پر رہے ان کو ملے نجک ہمیشہ  
ظلمت سے اچالوں کی رعنی جنگ ہمیشہ

ان کو تباہ کر گئی احساس کی لمحت  
اندر جو اپنے گھمل کے بھی لب کھولتے نہ تھے

خون ناق پر مرے سب رہے خاموش مگر  
روپڑا کون؟ یہ آواز کہاں سے آئی  
شاید یہی انسانیت کا ضمیر ہے جو زندہ ہے

اپنی تہذیب و تمدن کی بھاکی خاطر  
او آواز تو دیں قوم کے معماروں کو  
کہیں یہی معمار، تہذیب کی تخریب کے درپے تو نہیں؟ قاری سوچے۔

اور یہ شعر

دیوتا نے سجا کے مندر کو  
خون کی بھیث لی خدائی سے  
پارساوں کی حقیقت دیکھیے۔

خون پیتے رہے، شراب نہ پی  
پارساوں نے پارسائی کی

غرض یہ مختصر تعارف ہے حنیف کے تازہ کلام کا۔ یہ ”رباب صحراء“ ہے۔ حنیف سعودیہ  
میں شعبۂ صحبت سے وابستہ ہیں۔ ریگستان کے مظراں کے سامنے ہیں اور ساحل سمندر کی خنکی ان  
کے پیچے ہے ۔

تہوں میں ریت کی عجیب سکیاں ہیں دور تک  
 سوار دھول پر ہوا کی ہچکیاں ہیں دور تک  
 بھگی ہے پیاس دور تک سمندروں پر ریت کی  
 کہ آسمان میں بادلوں کی کشتیاں ہیں دور تک  
 یہاں پیاس کا پھیلاو، ہوا کی ہچکیاں، ریت کی سکیاں ان حالات کی طرف اشارہ  
 کرتی ہیں جن سے آج ریاستان کے ان یکینوں کو سامنا ہے۔ اور پھر یہ شعر  
 مباحثے میں اسی کو کیا میا تسلیم  
 وہ بھید جس کا حوالہ مناقشہ تھا  
 کہ ان مباحث کی طرف اشارہ تو نہیں جو اقوام متحده کے ابو انوں میں عربوں کے  
 تعلق سے ہوتے ہیں؟

## رباب صحرا کا مسافر

اردو ادب پر نقد و نظر کے مختلف طریقے ہیں۔ ہر ناقد اپنے مقررہ اصولوں پر شاعر یا ادیب کو پرکھتا ہے۔ دوسرے الفاظ میں اپنے مقررہ سانچوں میں اس کو محصور کر دینے کی کوشش کرتا ہے۔ اس انداز نقد کا دائرہ محدود ہوتا ہے۔ تنقید کے وقت ضرورت اس بات کی ہے کہ شاعر کو اس کے عہد میں دیکھنے اور سمجھنے کی کوشش کی جائے۔ اس بات کا اہتمام کیا جائے کہ اس روایت کے ساتھ اشعار میں ان کے عہد کی آواز بھی سنائی دے۔ آئینے دیکھیں کہ حنیف ترین اس منزل سے کس طرح عہدہ برآ ہوئے ہیں۔

حنیف ترین کا مجموعہ "کلام" "رباب صحرا" نظر سے گزر۔ محسوس ہوا کہ شاعر اپنی زبان میں کوئی پیغام دینا چاہتا ہے۔ اپنے کرب کو دوسروں تک پہنچانا چاہتا ہے۔ مگر اس کا مطلب یہ نہیں ہے کہ وہ دوسروں سے رحم کی اپیل کرنا چاہتا ہے۔

یہ کرب اس کا اپنا زانی بھی ہے اور اپنے ماحول کا بھی۔ مگر صحت مندرجہ یہ ہے کہ وہ ہمت نہیں ہارتا۔ ان کے پاس اس درد کا مد او ا تو نہیں ہے مگر مد او ا کی تلاش میں اپنے مگر دو پیش پر ایک بصر کی طرح نظر ڈالتا ہے۔

غزل کو جب رشید احمد صدیقی نے اردو شاعری کی آبرو کہا تھا تو یہ صرف ان کا انداز بیان نہیں تھا بلکہ وہ جانتے تھے کہ جملہ اصنافِ خن کے مقابلہ میں غزل میں حالات کا مقابلہ کر کے زندہ رہنے کی صلاحیت ہے۔ حال کے مقدمہ شعر و شاعری کے شائع ہونے کے بعد ایوان شاعری میں جوز لزلہ آیا اس کا ہدف سب سے پہلے غزل بنی۔ ترقی پسند تحریک نے غزل کو معنوں قرار دے دیا۔ مگر غزل کا استحکام ہر زمانہ میں قائم رہا۔ یہ عزم اس کی قوت بھی تھا اور چیلنج بھی۔ غزل میں یہ قوت ہے کہ وہ کائنات کے سر بستہ رازوں کو اور انسانی اسرار کو کنایہ اور ایجاد کے ساتھ بیان کرے اور مستقبل کے اسرار کو منکشف بھی کرے۔ مگر یہ خیال رہے کہ شاعری حقائق کے اظہار کا نام ہے مگر ہر حقیقت کا اظہار شاعری نہیں ہے۔ یہ قول

جس طرح دوسری اصناف مخن پر صادق آتا ہے، اسی طرح غزل پر بھی اس کا نفاذ ہوتا ہے۔ حقائق کا اظہار حنیف ترین کے یہاں کس طرح ہوا ہے اس کا اندازہ ذیل کے اشعار سے بخوبی کیا جاسکتا ہے۔ فلسطین کی جنگ آزادی کے لیے اسرائیلی بندوقوں کا مقابلہ بچوں نے کس طرح کیا تھا۔ یہ ایک زندہ قوم کی تاریخ کے نہ مٹنے والے نقوش ہیں۔ حنیف ان جیالے بچوں کو عراج عقیدت پیش کرتے ہیں۔

گولی کے سامنے ہیں جو پتھر لیے حنیف  
میں ان جیالے بچوں کی جرأت کامن ہوں  
جو حق کے لیے جان ہتھیل پر لیے ہوں  
ہم ایسے جری قوم میں کم یاب نہیں ہیں

خون ہو خون تو جینے کا مزاد ہتا ہے  
اور بہہ کر نئی تاریخ ہنادتا ہے

کیا ان اشعار میں تاریخ کے لیے کوئی سبق نہیں ہے؟ حنیف کو سیاست اور سماج کی کمزوریوں اور گندگی کا اندازہ ہے۔ لہذا بار بار متنبہ کرتے ہیں۔

نئی سیاست کی گندگی میں جو ہو گا شامل  
وہ شخص ایک دن خود اپنی نظر وہ میں خوار ہو گا  
لو دے اشے نہ پھر کہیں خود غرفیوں کی راکھ  
ان سر پھری ہواں کو مت آزمائیئے

میں نے ابتدائیں کہا تھا کہ حنیف کے یہاں کرب تھاں کے باوجود جس سفر میں ”نہ ان کی منزل ہے اور نہ کوئی رفتق“ وہ حوصلہ نہیں ہوتے ہیں۔ یہ رجایت پسندی ادب اور زندگی دونوں کی صحت مند علامت ہے۔ ان کو یقین ہے کہ روشنی نے کبھی علم سے ٹکست نہیں پائی ہے۔ چند لمحات کی مختصر مختار و شنی کی کرن کو نہیں مٹا سکتی۔ یہ یقین ایک مومن کا یقین ہے۔ جب وہ ضلالت کا اندر ہیر اویکھتے ہیں تو شمع رسالت سے روشنی کے طلب گار ہوتے ہیں:

ضلالت کے اندر ہیروں کا نشاں سکھتا ہو تو  
چلو چل کر اجالا مانگ لیں شمع رسالت کا

حنیف کے مزاج کو سمجھنے کے لیے چند اشعار اور سن لیجئے:

اپنی تہذیب و تمدن کی بقا کی خاطر  
اوّل آواز تو دیں قوم کے سعادتوں کو  
وقت و حالات کے بکھرے ہوئے گل داؤں میں  
گل فردا کو سلیقے سے جا کر رکھئے  
ہے دلیری بھی زندگی کی دلیل  
بزدلی سوت کی نشانی ہے

آئیے اب ذرا عشق و محبت کی باتیں بھی ہو جائیں۔ دہلی اسکول اور لکھنؤ اسکول کی سرحدیں  
نوٹ چکلی ہیں۔ محبت کے تصور نے ایک نیاروپ اختیار کر لیا ہے۔ مگر اس نئے روپ میں  
حنیف ترین نے اپنا رشتہ ماضی کی روایات سے نہیں توڑا ہے۔ حامدی کاشمیری نے بجا طور پر  
لکھا ہے:

”عشقی اور انسانی رشتہوں کی پاسداری ہو یا ان سے نکست سے پیدا ہونے  
والی دل شکستگی۔ وہ روایت سے انحراف نہیں کرتے وہ روایت کا شعور رکھتے  
ہیں۔“

حنیف عشق و محبت کے معاملات میں بھروسہ صال و اعتظ اور ناصح یار قیب کے چکر میں  
نہیں پڑتے۔ ان کے یہاں جذبات عشق کا سادہ معاملہ ہے جس کو وہ سادہ انداز میں کہہ جاتے ہیں۔

سن کر وفا کی داستان  
لووہ بھی اب مغموم ہے  
چودھویں شب کے حسین سرمنی ماتھے پر حنیف  
وہ بھی میری ہی طرح چاند کو تکتا ہو گا

بات نکلی جو بے وفائی کی  
دل پر اک یاد نے چڑھائی کی

## حیف ترین

۳۳

ایک غزل کے یہ اشعار ملاحظہ ہوں

آنکھ قائل تمہاری  
جان مغل ہماری  
تم کو جو شے ہو پیاری  
دل ہی کیا جان لے لو  
بزر دوپٹے لہرا کر ساون برسا دھانوں پر  
بھے احساس ہے کہ اشعار کی تعداد ازیادہ ہو گئی ہے۔ مگر دعا بغیر دلیل ثابت نہیں ہوتا۔  
اس لیے اشعار کا سہارا پیدا نہ ہے۔



## حنیف ترین — ایک حر کی شاعر

اودھ کئی سال سے ڈاکٹر حنیف ترین کی غزلیں جو ادبی رسائل میں شائع ہو رہی ہیں، ان سے اندازہ ہوتا ہے کہ حنیف آوازوں کے بیکراں صحرائیں اپنی آواز اور لب و لبجھ کو کھو جنے میں مصروف ہے لیکن اس عمل کی تکمیل کے لیے ایک طویل جدوجہد درکار ہے۔ خوش آئند بات یہ ہے کہ حنیف اپنی اس لگن کو جنونی حد تک قائم رکھے ہوئے ہے۔

حنیف بیداری اور خرد کا متواala ہے۔ اس کے یہاں نہ رومان پسندی ہے نہ بے جان تعقل۔ وہ شاعری کو کہیں بھی جامد دیکھنا نہیں چاہتا۔ وہ صرف حر کی رویے کا قائل ہے۔ وہ بوزھی قوموں کی طرح ماضی کی طرف مکوس سفر کرنے سے گریز کرتا ہے، وہ اپنی سوچوں کو حرکت میں لانے کا متنہی ہے اس لیے اس کے کلام میں لذت نہیں۔ سوز و گداز کی دریوڑہ گری سے جو ادای کی فصلیں ہمارے جدید شعراء اگاتے ہیں اور احساسِ دردمندی کی فرضی گلی کو چوں میں جلائے پھرتے ہیں۔ حنیف اس ڈرامائی اقدام سے بیزار ہے یا اس میں اس قسم کا انک کرنے کا حوصلہ نہیں۔ وہ سچا اور ازلي انسان لگتا ہے۔ وہ دل کے امراض کا سیحہ ہے، ماہر ہے۔ مگر نہ جانے ان گنت نوئے دلوں کی روگری میں یہ شاعری اس کے اندر کہاں سے درآئی؟ وہ ملاقات کے دوران نہ شاعر لگتا ہے نہ شاعری کی روایتی گفتگو کرتا ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ بہت سے شاعر جو ساری عمر شاعری اوڑھتے اور پہنچتے ہیں گیق تجویز کرنے پر حقیقی شاعران کے اندر سے بھی برآمد نہیں ہوتا پھر حنیف سے کیا شکوہ، وہ تو اس کامدی ہی نہیں۔ لیکن مسئلہ تو یہی ہے کہ تمام تر شاعرانہ مفردوسوں سے آزاد ہو کر بھی حنیف کے پاؤں میں شاعری کی ایک ایسی زنجیر پڑی ہوئی ہے جس کی مدھم مدھم جھنکار سے انکار نا ممکن ہے اور وہ جھنکار مسلسل تیز ہوتی جا رہی ہے۔

یہ تو طے شده ہے کہ حنیف کے نزدیک شاعری کا عمل محض اصوات یا الفاظ کا کھیل نہیں بلکہ فنکار اور قاری کے افکار میں یہ جان پیدا کرنے کا موثر ذریعہ ہے۔ ن۔ م راشد کے ان الفاظ کو

وہ بڑی قدر سے دیکھتا ہے کہ اک جنوں لپکے۔ آدمی چلک اٹھے۔

اس کے لیے بھی زندگی کی حرکت اور رفتار قید میں نہیں آگ اور خون کے رقص میں ہے۔ آگ کا خفیہ خلیہ، احساس اور لہو رنگ شعلوں کا ذکر اس کا محظوظ موضوع ہے۔ یہ سب کچھ اس لیے بھی ہوا کہ تقریباً ایک دہائی سے وہ خلیجی ممالک کی بے پناہ دولت کا مظاہرہ کرنے کے ساتھ ساتھ دہاں کے اترتے چڑھتے سیاہی اور سماجی بحران کا یہ بھی تماشائی ہے۔ اپنے دلن سنجھل سے کالے کوسوں پر وہ سعودی عرب کے ایک ایسے مقام پر بیٹھا ہے جہاں اک بہت بڑے حادثے کے میں اجزاء فلسطین، صیہونیت اور بھارت اس کی چشم تماشا کونساک بنائے ہوئے ہیں۔ وہ جنہیں جو آج عراق، شام، مصر، لبنان اور فلسطین کی فضاؤں میں طوفان کی صورت ابھر رہی ہیں وہ کروڑوں دل سے گزرتی ہوئی حنیف کے دل تک بھی اتر گئی ہیں جس کے نتیجے میں حنیف کے شاعرانہ جذبات اپنی نزاکتوں، لطافتوں، رنگوں اور سایوں کے ساتھ عکس ریز ہونے کے بجائے تاریخی صداقت کی طرح کھر درے اور سخوس ہو گئے ہیں۔ اس کا یہ مطلب نہیں کہ حنیف نے اپنے شعری رویے میں آتش نوائی سے ہم آنکھ ہونے کی کوئی ناکام کوشش کی ہے۔ بلکہ اس کا الیہ یہ ہے کہ اس کے ارد گرد پھیلے ہوئے مناظر نے جو تناظر اس کے لیے فراہم کیا ہے وہ تشدید جبریت اور بے رحم منافقت کا ہی ہے۔ فطری طور پر حنیف احترام آدمیت کا شیدائی ہے۔ وہ زندگی اور ادب دونوں میں ہی ایک مفعول اور بے عمل رویے پر مشتمل ہو جاتا ہے۔ وہ شاعری سے حصول سرگرمی کے بجائے ایک ایسی زندہ تڑپتی جنہی آواز سننا چاہتا ہے جو فرد کو اگ تھلک جزیرہ نہ بنا کر اجتماعی عمل اور قومی شخص کی نشاندہی کر سکے۔ حنیف کے سامنے زوال آمادہ تہذیبیں ہی نہیں زوال پذیر وہ قومیں بھی ہیں جو اپنی شناخت سے محروم ہوتی جا رہی ہیں۔ اس کے یہاں شعر کا منصب بھی ہے کہ تاریخی زوال میں جب قومیں اپنی پہچان کھود دیں تو شعر اور شاعر دونوں میں شمع شناخت روشن کریں۔ اجتماعی حوالے سے اگر ممکن نہ ہو اپنے شخصی حوالے سے ہی سکی۔

چاندنی، پھول، خوبصورت، خواب، شاعری کے پسندیدہ وسائل ہونے کے باوجود بحمد عالمیانہ وسائل بھی ہیں۔ چونکہ حنیف ذاتی طور پر اپنی بات کہنے کا خواہش مند ہے اور غیر رومانی حقیقی انداز میں، اس لیے اس کے مزاج میں تنور پر اسکی طرح شب و روز پیش آنے والے زندگی کے تلخ حقائق اس طرح داخل ہو گئے ہیں کہ انہوں نے اسے غنائی اور رومانوی حسن

سے الگ ہی رکھا۔ اس کے اشعار نہ حسین ہیں نہ علامتی اور نہ استعاراتی تنظیم سے آراستہ مگر ان کے بطن میں جو سچائی ہے وہ ابدی ہے اور خوبصورت ہے۔ جگہ جگہ حنیف نے معاشری اور غیر منصفانہ طبقاتی تقسیم سے پیدا ہونے والے عالمگیری کرب کو غزل کی شاعری بنادیا ہے۔ اس لیے اس کے بیشتر اشعار میں تو کیلا پن اور کھردراپن ہے۔ اور یہی کھردراپن اس کی انفرادیت بھی ہے۔ یہ کھردراپن اپنا ایک باطنی حسن رکھتا ہے، جس میں شاعر نے اپنے اظہار کی قوت اور سچائی سے اکثر مقامات پر غیر معمولی جاذبیت اور عصری صداقت سموئی ہے۔ ایک اہم بات یہ کہ حنیف کی شاعری آسمان زادنیں ز میں زاد ہے اور اصلی ہے۔ محض جمالیاتی حسن ڈھونڈنے والے کم مایہ قاری یا سامع کو اپنے شنک وہنی افق کے باعث حنیف کے یہاں کوئی خوبی نظر نہیں آئے گی کیونکہ یہ طے شدہ نتائج کی شاعری ہرگز نہیں، یہ ان بھاگتے دوڑتے موجودہ لمحوں کی کرب انگیز شاعری ہے جوانانی سوچ اور زاویوں پر دن بہ دن اپنی گرفت توانا کرتے جا رہے ہیں۔

حنیف کسی گھری معنویت کا نہیں گھرے تجربے کا شاعر ہے۔ اس کی شاعری کی سمت راغ ہے۔ اس کی شاعری کا واضح عصر تلخیوں کی شاعری ہے اور کس میں ہمت ہے کہ آج کے عہد میں زندگی کی ان بے پناہ تلخیوں اور ناگزیر صداقتوں سے انکار کر دے۔ ابھی یہ دیکھنا باقی ہے کہ روای دواں زندگی کی تلخیوں کو کمال فن بنانے میں حنیف اپنی پیاس کے کتنے بے آب صحراؤں سے گزرے گا؟ چونکہ وہ اظہار کے مختلف اسالیب مختلف شعری فضا اور مختلف فارم کی تلاش میں سرگردان ہے، اس لیے اس سے یہ توقع بیجانہیں کہ اپنے مسلسل شعری سفر کے دوران وہ جلد شاعری کے نئے نئے امکانات اور آفاق اپنے ذہین اور باشور قاریوں پر منکشف کرے گا۔ جدید شعراء کی بھیڑ میں وہ ابھی سے منفرد کھائی دینے لگا ہے۔ اس کے چند اشعار ہی اس کی منفرد اور واقع شعری صلاحیت کے ضامن ہیں اور اس کے اگلے سفر کے رفیق بھی۔

تہوں میں ریت کی عجیب سکیاں ہیں دور تک

سوار دھول پر ہوا کی ہچکیاں ہیں دور تک

تہہ بہشت لے گئیں وہ گندمی اطافتیں

زمیں کے بزر ذائقوں میں زردیاں ہیں دور تک

ملے گا آئینہ میں کیا تلاش نامراد کو!

کہ ٹوٹے عکس کی بکھرتی کر چیاں ہیں دور تک

ہوا کی تیز دھار سے جو رنگ قتل ہو گئے!  
 سنورتے موسموں میں ان کی دھمیاں ہیں دو رنگ  
 دیے کی روشنی سورج کے کام آئے گی  
 ہوا کے قتل کا جس روز فیصلہ ہو گا  
 بوسیدہ اچکنوں میں چھپی آن پان ہوں  
 میں بھی کسی عروج کا نتا نشان ہوں

# حنف ترین - ایک مجری شاعر

**حنف ترین** ہمارے ان شاعروں میں ہیں جنہوں نے اپنی زندگی کا بیشتر حصہ اپنے وطن سے دور نئے ماحول اور اجنبی فضاؤں میں گزارا ہے۔ اردو زبان کے حق میں جہاں یہ ایک فال نیک ہے کہ اس کی سرحدیں دسیج ہو رہی ہیں اور اس کی نئی بستیاں وجود میں آ رہی ہیں، خود فنکاروں اور اردو سے وابستہ ادیبوں کے لیے یہ ایک صورت حال ایسے چیلنج کی ہے جس کو قبول کیا جانا بیشتر صور توں میں ان کی مجبوری ہی کہی جاسکتی ہے۔ لوگوں کا خیال ہے کہ یورپ، امریکہ اور افریقہ کے ممالک میں رہ کر کسی بھی اردو ادیب و شاعر کے لیے زیادہ آزمائش کا زمانہ ہوتا ہے جب کہ دنیاۓ عرب کا معاملہ قدرے مختلف ہے۔ اس لیے کہ یہ وہ ممالک ہیں جن سے ہماری مدد ہی، مسلکی اور عقاوی کی حد تک کسی نوع کی عدم پیگانگت نہیں ہے اور اس لحاظ سے مانوس صورت حال کے سبب تخلیق کار کو اجنبیت اور پیگانگی کے احساس سے کم سابقہ پڑتا ہے، لیکن حقیقت جاں اس سے کافی حد تک مختلف ہے۔ حق یہ ہے کہ عقاوی کی حد تک ہم مشربی کے باوجود دنیاۓ عرب میں لسانی و ثقافتی بعد کی دیواریں اس قدر بلند ہیں کہ انہیں عبور کیا جانا تقریباً ناممکن ہے تھببات ذہنی جو استعماری نظام کے زائدہ میں وہ مزید فکری ہم آہنگی اور موانت کے لیے سدر اہ بن جاتے ہیں۔ اس لحاظ سے اس غیر جمہوری آدمیز ارماحول میں شجر زندگی کے بار آور ہونے کا امکان کب ہو سکتا ہے، تاہم روزی روٹی اور روزگار کے جبر کے سبب ہمارے بعض تخلیق کار بھی ان نامساعد حالات میں رہ کر فکر خن کرنے پر مجبور ہیں۔ ذہنی کشمکش، نار سائی اور کسی نہ کسی انداز کی محرومیوں کے تذکرے سے صحرائے عرب میں مشتمل اردو شاعروں کی تخلیقات بھی بھرپڑی ہیں۔ عجب دلچسپ بات ہے کہ یہاں ہر نوع کی مادی آسائش، فراغت اور آسودگی حاصل ہونے کے باوجود بھی کار تخلیق اشک گرم ہی سے

بھرے ملتے ہیں۔ تاہم تخلیق کار کے زمانی حقائق اور ذہنی و روحانی کلفت و اضطراب سے قطع نظر جو چیز بجائے خود اردو کی شعری کائنات کے حق میں مفید اور قابل قدر ہے وہ ایک نئے ماحول سے حاصل شدہ تخلیقی مواد اور سرمایہ ہے جس کی شعريات اردو کی ماںوس شعريات ہیں ایک نئے باب کاضافہ کرتی ہے۔

تخلیقی سطح پر نئی خوشبوذائت اور رنگ کی درآمد کے لیے جو پوچھنے تو ہر مجری تجربہ اگر دہ سچا اور انوکھا ہے تو نہایت دفعہ اور قابل احترام ہوتا ہے۔ چنانچہ اس تناظر میں جب ہم حنیف ترین کی شعری کائنات پر نظر ڈالتے ہیں تو پیشک درد دلاغ اور سوز و ساز کے جن مراحل سے وہ گزر رہے ہیں ان سے ہمدردی تو ہوتی ہے اور جی چاہتا ہے کہ ان کی صعوبتوں کا سلسلہ دراز نہ ہو اپنیں مادی آسائشوں میں روحانی سکون بھی میر آئے لیکن ان کے شعری تجربات میں جون درت اور تازگی در آئی ہے ان کا ہم خلوص دل سے استقبال بھی کرتے ہیں۔ ایسا بھی نہیں کہ حنیف ترین حالات کی ستم ظریفی پر ہمہ وقت روتنے بسورتے رہتے ہوں اور اس طرح غمزدگی کو انہوں نے اسلوب زیست بنالیا ہو۔ بلکہ میزا خیال ہے کہ وہ زندگی کی ابدی صداقتوں کے شاعر ہیں۔ دھوپ اور چھاؤں کا الگ الگ تصور بھی کر سکتے ہیں لیکن ان میں سے کسی ایک کو بالقصد اپنے تخلیقی شعور پر مسلط کرنا پسند نہیں کرتے۔ تاہم ان کی بہترین غزلیں اکثر وہی ہیں جو تخلیقی اضطراب اور سوز دروں کی کیفیات سے مرشد ہیں خود بھی اشکوں میں:

ہر زخم کہند وقت کے مر ہم نے بھر دیا  
وہ درد بھی مٹا جو خوشی کی اساس تھا

کیسانا درونایاب شعری تجربہ ہے جو ہمارے عہد کی شاعری میں بہت کم دیکھنے کو ملتا ہے۔ میں نے حنیف ترین کی مجری فکر سے وابستہ جن نایاب شعری تجربات کا ذکر کیا تھا اس کی ایک خوبصورت مثال دیکھی جاسکتی ہے:

رنگوں میں سفیدی کا اثر پھیل رہا ہے  
کیا شاخ شجر پر کوئی پتھر نہیں آیا

رنگ، سفیدی، شجر، شاخ اور پتھر کی استعاراتی معنویت کو سمجھے بغیر اس شعر کی تخلیقی انفرادیت کی صحیح داد نہیں دی جاسکتی۔ مجری فکر کے بہترین نشان امتیاز کے طور پر کچھ اشعار

ملاحظہ کیے جاسکتے ہیں:

رشتے ناتے نوٹے پھونٹے لگتے ہیں  
جب بھی اپنا سایہ ساتھ نہیں رہتا  
رہ نور دی کے چمکتے موز پر  
دھولِ منہی بھر اڑانی اور ہے

ذکورہ شعر میں سایہ خود شاعر کے اپنے وجود کی علامت ہے جس کے محدود ہونے کی شکل میں رشتے ناتے اور کائنات سے ربط کی کیا صورت ہو سکتی ہے اس کلفت کا اندازہ بخوبی لگایا جاسکتا ہے۔ دوسرے شعر میں رہ نور دی کے چمکتے موز پر منہی بھر دھول اڑانے کا تصور بھی اپنے اندر کس قدر زہنی اڑیت رکھتا ہے۔ حیف ترین کے نازک احساسات کا آئینہ دار ہے۔

حیف ترین کی تخلیقی کائنات میں مقامی زندگی سے حاصل رہوں عالم بھی ملتے ہیں۔ البتہ ان کی اہمیت اس امر میں مضر ہے کہ یہ لفظیات اجنبی سر زمین کا محض اشاریہ نہیں ہیں بلکہ ایک دل نواز شعری تجربے کا لازمی جو بن گئی ہیں۔ چند اشعار یہاں ملاحظہ کیے جاسکتے ہیں:

اچھی گزری ہماری صحراء میں  
اب بہاروں کی بات مت چھیڑو

ذات کے صحراء سے اب پاہر نکل  
چل رہی ہیں کالی چیلی آندھیاں

دھوپ کی شعلہ فشانی دیکھی  
ربیت کی سونتہ جانی دیکھی

پہلے شعر میں بہار۔ زندگی کے ماوس جلوؤں اور نشاط روچ کے ضامن مناظر کا اشاریہ ہے۔ صحراء کے تضاد سے محرومی اور نارساںی کی جو تصویر ابھرتی ہے وہ دید کے قابل ہے۔ دوسرے شعر میں صحرائی نسبت سے کالی چیلی آندھیاں کا تصور کیا جاسکتا ہے تاہم یہ آندھیاں معمول کے مطابق چلنے والی صحرائی آندھیاں نہیں ہیں۔ یہ کسی نئی افتاد اور نئی قیمت کا پتہ دیتی ہیں جو سب کچھ تہہ والا کرنے کے درپے ہیں۔ تیرے شعر میں دھوپ کی

شعلہ فشاںی اور ریت کی سوختہ جانی کی صحیح داوے بسی کے اس تصور کو ذہن میں رکھے بغیر نہیں  
دی جا سکتی جب ان صعوبتوں سے گزرے بغیر زندگی میں کسی راحت کا تصور ممکن نہ رہ گیا ہو۔  
تاہم زندگی کے تند و تنگ حقائق کو رقم کرنے والے مجری شاعر نے صحرائے عرب کی رویتیلی  
تماز توں میں بھی اکثر دیشتریاد محبوب کی چادر تان کر اپنی روح کی وادیوں کو شاداب کر لیا ہے:

سas نار سائی کی۔ بخرا زمیں کو  
کس کے خیال بزر نے بالیدہ کر دیا  
قامتوں کے کئی منظر۔ ابھرے  
جب کہیں رت کوئی دھانی دیکھی  
احساس نار سائی سے جس دم ادا س تھا  
شاید وہ اس گھڑی بھی مرے آس پاس تھا

پہلے شعر میں بخرا زمیں کے بال مقابل خیال بزر کی بالیدگی اور دوسرے شعر میں قامتوں  
کے منظر اور دھانی رت کے ماہین تعلق کے تصور سے زندگی ایک ایسی لذت سے آشنا ہوتی  
ہے جو موجودہ تخلیقی نظائر اور غیر معمولی جمالیاتی حس کے ذریعہ ہی حاصل کی جا سکتی تھی۔  
ان اشعار سے شاعر کے تصور عشق و جمال پر بھی روشنی پڑتی ہے اور یہ تسلیم کرنا پڑتا ہے کہ یہ  
شاعری ہر نوع کی سطحیت سے گریزاں اپنی تخلیقی انفرادیت کو بہر صورت برقرار رکھنے پر قادر  
ہے۔



## عکسِ غزل نما

ڈاکٹر حنفی ترین آسمانِ ادب پر مشتمانے والے سیارے نہیں بلکہ شہاب در خشائیں ہیں اور گزشتہ دس برسوں سے اپنی نظم و غزل کے ذریعہ دیوارِ شعر میں فکر و ہمنگی تابانیاں بکھیر رہے ہیں۔ میرے علم و اندازہ کے مطابق ان کا عرصہ شعر گوئی چودہ، پندرہ سال سے زیادہ نہیں ہے لیکن اس قلیل عرصہ میں وہ دنیاۓ ادب میں اپنی شناخت اور پنی شعر گوئی کی سند پاچکے ہیں۔ اس عرصے میں ہندوستان اور پاکستان کے تقریباً تمام اہم اور معیاری جریدوں میں وہ بڑے تو اتر اور پابندی سے لکھتے رہے ہیں۔ لہذا آج ادب کا ہر قاری، چاہے وہ دنیا کے کسی گوشے میں سکونت پذیر ہو، ان سے متعارف ہے اور انہیں قابلِ قدر شاعر تسلیم کرتا ہے۔ یہ صرف میرا دعویٰ نہیں ہے بلکہ ہندوپاک کے مستند و مشاہیر اہل قلم ہستیوں نے اس سچائی کا اعتراف کیا ہے۔

مثال:

”مجھے خوشی ہے کہ حنفی ترین اپنی شاعری میں ایک ایسی راہ نکال رہے ہیں، جس سے ان کی انفرادیت کا تعین ہو سکے گا۔“

”حنفی ترین کے یہاں تخلیہ بیدار اور شے سے اُس کی شعیریت کشید لینے کا میلان تو آتا ہے۔ اعلیٰ شاعری کے لیے دنوں باقی ناگزیر ہیں۔“

ڈاکٹر دزیر آغا

”حنفی ترین کا اردو شاعروں کی صفت میں کم و بیش نیا چہرہ ہے۔ نیا ہونے کے باوجود ان کی شاعری میں وہ سلیقہ ہے، جو آگے چل کر اچھی شاعری کی اساس بنے گا۔“

آخر الایمان

”حنفی ترین نئی نسل کے ایک ہوش مند، درد آشنا اور حساس شاعر ہیں۔ انہوں نے

اپنی شعری قوت کا احساس نئے شعری ماحول میں کیا ہے۔“

ڈاکٹر حامدی کاشمیری

”حنیف ترین کسی گہری معنویت نہیں، گہرے تجربے کا شاعر ہے۔ اس کی شاعری کی سمت رائخ ہے۔ اس کی شاعری کا واضح عصر تکنیکوں کی شاعری ہے۔

تصور بیز واری

”حنیف کے یہاں بات کہنے کا سلیقہ بھی ہے اور اس پر ان کی گرفت بھی ہے، وہ علامتوں اور استعاروں کے ذریعہ اپنے مانی الصیر کو پیش کرنے میں عاجز بھی نہیں ہیں۔“

ڈاکٹر ظہیر احمد صدیقی

”حنیف ترین کے مزاج کی شبابیت سے ان کی شاعری کا خیر اٹھا ہے، جہاں تک مجسمہ سازی کا تعلق ہے، یہ کام وہی شاعر کر سکتا ہے جو وہنی تصوریوں کو استعاراتی صنم بنانے کی ہمت رکھتا ہو۔ دلی وکنی کے بعد یہ خوبی اور خوب صورتی سب سے زیادہ حنیف ترین کے یہاں ملتی ہے۔

پروفیسر عنوان چشتی

”حنیف ترین کی شاعری کی عمر زیادہ نہیں، مگر ان کی گرفت کمزور نہیں ہے۔ اس کے کلام کا مطالعہ کرنے سے اندازہ ہوتا ہے کہ اس کے خیالات میں تازگی اور امنگ ہے۔ اس کے ساتھ ہی شاستگی اور تھماڈ بھی ہے۔“

پروفیسر شاہزادہ فاروقی

”حنیف ترین بلاشبہ ایک تازہ کار شاعر ہیں۔ ان کے یہاں اظہار و احساس دونوں میں ایک نیا پن ہے۔ مگر اس نئے پن میں اجنیبت کا شاید بھی نہیں ہے۔ اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ حنیف ترین ایک لمبا ذہنی سفر طے کر کے یہاں تک پہنچے ہیں۔

محمود سعیدی

شاعری، ڈاکٹر حنیف ترین کے لیے گہرے ذوق و شوق، بلکہ جنون کا درجہ رکھتی ہے، وہ شعر کہتے ہی نہیں شعر جیتے، بھی ہیں۔ شاعری ان کے لیے محض خیال آرائی اور لفظی بازی گری نہیں۔ وہ خواب کے نہیں بیداری کے شاعر ہیں۔ زندگی کی حقیقوں پر ان کی نظر گہری ہے۔

منظہر امام

ان مُقتدر ان شعر فن کے علاوہ جناب عتیق، خواجہ رحمت اللہ جری، رضوان احمد، نعیم احمد قاسمی، معین شاہد، ڈاکٹر سعادت علی صدیقی، کاوش عباسی، ڈاکٹر خلیق انجم، ڈاکٹر محمد النصار اللہ، طلی الرحمن القاسمی، ڈاکٹر وقار خلیل، ڈاکٹر راج بہادر گوڑ، سید قمر حیدر قمر، راغب شکیب، ڈاکٹر امام اعظم، عرفان الہدی اور مشیش الرحمن فاروقی نے بھی حنیف ترین کی شاعری کے مختلف گوشوں پر روشنی ڈالی ہے جو انہیں عہد حاضر کا، عصر آگاہ، خوش نظر اور ہر دلعزیز شاعر قرار دینے کے لیے کافی ہے۔

یہ بات پاکستانی سرت بھی ہے، قابلِ رشک اور حیرت انگیز بھی کہ ڈاکٹر حنیف ترین نے اپنا شعری سفر بڑی تیزگامی سے طے کیا ہے۔ اپنے ابتدائی چند برسوں میں انہوں نے اتنی غزلیں تخلیق کیں کہ ۱۹۹۲ء میں حنیف ترین کی غزلوں کا مجموعہ رہا۔ صحرا منظر عام پر آیا۔ اس کے بعد ان کی مراجعت لفظ کی طرف ہوئی اور انہوں نے ۱۹۹۳ء سے ۱۹۹۵ء کے دوران بسیار تعداد میں نظمیں لکھیں کہ نظموں پر مشتمل مجموعہ کتاب صحرا شائع ہوا۔

ڈاکٹر حنیف ترین ہندوپاک کے علاوہ سعودی عرب، مڈل ایست اور دیگر ممالک کے ارہابی شعروادب سے ربط خاص رکھتے ہیں۔ لہذا ان کی کتابوں کی پذیرائی قریب قریب دنیا بھر میں ہوئی اور ہر جگہ کے اخبار و جرائد میں مضمایں، تبصرے، تذکرے شائع ہوئے۔ اتنا ہی نہیں بلکہ سہ ماہی 'ارتکاز' کراچی، (پاکستان) نے اکتوبر ۱۹۹۵ء کے ضخیم شمارے میں تفصیلی مطالعہ کے زیر عنوان گوشہ حنیف ترین شائع کیا۔ جس میں بیس ہائیکس رفقائے شعروادب نے ان کی لفظ و غزل پر کھل کر اظہار خیال کیا ہے۔ اس گوشے نے حنیف ترین کو اعتبار بھی بخشنا ہے اور وقار بھی۔

اس مختصر گفتگو سے ایک اہم بات یہ واضح ہوتی ہے کہ ڈاکٹر حنیف ترین نے بہت کم مدت میں بہت زیادہ لکھا ہے۔ گویا وہ زودگو اور قلم کے شہنشاہ ہیں۔ زودگوئی اچھی چیز ہے یا بری، اس بحث میں پڑے بغیر میں یہ کہنا چاہتا ہوں کہ شاعر کو وقت میسر ہوا اور حالات، دل پر گزرنے والی کیفیات کو بہر لمحہ صفحہ قرطاس پر رقم کرنے پر مجبور کرتے رہیں تو لکھنے کی رفتار تیز ہو ہی جاتی ہے۔ یوں بھی شاعر اگر ایک شعر بھی روزانہ کہے اور عجیق مطالعہ کے ساتھ شعر کوئی جاری رکھے تو ہر دو ڈھائی سال میں بہ آسانی ایک مجموعہ ترتیب دیا جا سکتا ہے۔

ڈاکٹر حنیف ترین نے اپنے تعارفی خاکے میں لکھا ہے کہ انہوں نے ایم بی بی ایس اور ایم ڈی کی ذمہ داری حاصل کیں اور ۱۹۸۳ء سے سعودی عرب میں وزارت الصیحة میں طبیب کے

عہدے پر فائز ہیں۔ بقول شاراحمد فاروقی وہ ”پیشے کے اعتبار سے معانج ہیں“ اور ذاکر وزیر آغا کے الفاظ میں ”حنیف ترین مشہور سرجن ہیں“ میں شاہد نے حیرت اور تعجب کا اظہار کرتے ہوئے لکھا ہے:

حنیف ترین جو اپنے دلن سنبل (ہندوستان) سے دور رہ کر سعودی عرب کے خطہ ععر (شمال) میں بحیثیت ڈائریکٹر آف ہیلتھ اپنے فرائض انجام دے رہے ہیں جنہیں شب دروز کی مصروفیت، ادب و شعر کی خدمت کی اجازت نہیں دے سکتی، کس طرح اتنے اچھے، فکر انگیز اور پاکیزہ اشعار تخلیق کر سکتے۔“

میرے خیال میں بات بالکل اس کے برعکس ہے۔ ذاکر حنیف ترین کا تقرر عرصہ شمال کے سرحدی علاقہ ہیں ہے۔ وہ کوئی کمرشیل معانج نہیں ہیں کہ انہیں شب دروز کے ۲۳ گھنٹوں میں سے ۱۸ گھنٹے مصروف رہنا پڑے۔ ان کے پیشتر خطوط سے مجھ پر یہی حقیقت عیاں ہوئی ہے کہ عدم مصروفیت، تہائی، اجنیت اور غریب الوطنی کے شدید احساس نے انہیں بہر لمحہ اپنے کرب و اذیت کو لفظ و شعر کے پیکر میں ڈھانے پر مجبور کیا اور شاعری آہستہ آہستہ ان کا شاعر بن گئی۔ قلم اور کاغذ ان کے شریک کار رہے اور فکرِ شعر ان کی تہائی کی بہترین ساتھی بن گئی۔ اس طرح انہیں عمیق مطالعہ کے ساتھ ساتھ لفظ و غزل کے خط و خال سنوارنے اور شعروفن کے نوبہ نو تجربے کرنے کے زیادہ سے زیادہ موقع ملے اور انہوں نے وقت کا صحیح معرفہ لیا اور خوب لکھا۔

انسان کو جب تک گھنے اندر میرے سے سابقہ نہیں پڑتا، اُسے اجالوں کی طرفگی کا اندازہ نہیں ہوتا۔ بے پناہ غم و آلام سے سرپر گریپاں ہونے کے بعد مسرتوں کی قیمت کا اندازہ ہوتا ہے ہجر کی تہائیاں، دصل کی شکفتہ یادوں کو تازہ کر دیتی ہیں اور غریب الوطنی اپنے شہر، اپنے دیار کے گلی کو چوں کی دل کشی کا احساس دلادیتی ہے۔ ذاکر حنیف ترین نے جب رہ گزار عرب کی پیش جھیلی تو انہیں دہلی کی ہمی اور کشمیر کی خلد بد اماں شادابی و رنگینی پکارنے لگی۔ انہوں نے جب صحرائی خاموشی، اُس کی چلچلاتی دھوپ، ریت بھری آندھی اور حالات کی سفا کی کو اپنے وجود میں سمینے کی کوشش کی تو اندر کا دہلتا ہوا روشن الاؤ ایک سیال کیفیت بن کر مصروعوں اور شعروں کی شکل میں نوک

قلم کی راہ سے سطح کاغذ پر پھیلنے لگا۔ چونکہ یہ ساری کیفیات نئی تھیں لہذا بدب دلہجہ، زبان، اظہار کا طریقہ اور ہیئت سب کچھ مختلف تھا، نیا تھا، ہماری پرانی قدروں سے بڑی حد تک الگ تھا۔ اس لیے وہی ان کی منفرد پہچان بن گیا۔

ڈاکٹر حنیف ترین کے داخل کی کائنات کی حقیقت اور خارج کے خواب کا دھندا کا دونوں ذہن و نظر کو عکس ریز کرنے والے ہیں۔ ان کے اندر شاعری کی شکل میں پلنے والی جو ایک روشنی ہے وہ بھلی کی طرح کڑ کئے، لہرائے اور نظر کو چکا چوند کرنے والی ہے۔ ان کے وجдан کو چھوٹے والی جو ہوا ہے وہ ریگستان کی دمکتی دھوپ میں ہیوٹے اور گولے کی شکل میں فسدار ہوتی ہے۔ ان کے شعور والا شعور میں ارتعاش پیدا کرنے والی ایک آگ ہے جو ہر بندش کو توڑ کر شعلہ بننا چاہتی ہے، وہ ان کی بیداری ہے، اور وہ غریب الوطنی اور صحرائے بسیط کے نئی تجربات اور ہوش زبا حالات کے شکنے میں ترپ رہی ہے۔ یہی سبب ہے کہ ان کے شعروں میں ارضی وطن کی سوندھی خوبصور، درد کی کرب ناک کیفیت، ریگستانی زندگی کی تحریز دگی اور دنیا بھر میں وپا کی مانند پھیلنے والی قتل و خون کی وارداتوں کا سفا کانہ اظہار بھی ہے، اور انسانی، معاشرتی، تہذیبی اور ادبی قدروں سے ہم کنار ہونے کا والہانہ جذبہ بھی۔ ڈاکٹر حنیف ترین کے اشعار میں الیہ ایک دل نواز طرب کی شکل اختیار کر لیتا ہے تو منفی رحمات کی ثبت رویے کا آئینہ دار نظر آتا ہے کیونکہ انہیں یقین ہے کہ حالات کی شکنی ہی ایک دن انہیں شاط انجیزی عطا کرے گی۔ ان کی شاعری کا یہ رجایی پہلو انہیں ایک امتیازی شان عطا کرتا ہے۔

حنیف ترین نے نئے تجربات اور بدلتے ہوئے رحمات کو ہمیشہ لیکے کہا ہے۔ ان کی غزلوں میں بھی اجتہادی کیفیت موجود ہے اور نظموں میں بھی نئی نئی ہیئت و تکنیک نظر آتی ہے۔ انہوں نے آزاد غزل بھی کہی، اور ایک عدد آزاد غزل ”رباب صحراء“ میں شامل بھی کی۔ جب ہیئت، تکنیک اور ساخت کے اعتبار سے ”غزل نما“ کا تجربہ ان کے سامنے آیا تو انہوں نے اسے ایک الگ صنف کے طور پر قبول کر لیا اور مسلسل و متواتر غزل لکھتے رہے جو ہندوپاک کے ان موقر جریدوں میں شائع ہوتی رہی ہیں جو شعر و فن کے نوبہ تو تجربات کو بخوبی قبول کرتے ہیں۔

میں سطور بالا میں یہ بات لکھ چکا ہوں کہ غزل نما کی ہیئت و ساخت نے سب سے زیادہ ڈاکٹر حنیف ترین کو ممتاز کیا۔ انہوں نے گزشتہ تین برسوں میں خاصی تعداد میں غزل نما لکھی ہیں۔ ان کی غزل نما ب تک ماہنامہ ”صریئ“ کراچی، دو ماہی ”گلبین“، احمد آباد، سہ ماہی،

تروتھ، اڑیسہ، اور دوسرے کئی جرائد میں میری نظر سے گزر چکی ہیں۔ ان کی غزل نما میں بھی وہ تمام شعری خصوصیات موجود ہیں جو ان کی غزل اور اشعار غزل میں موجود ہی ہیں۔ غزل نما کسی ایک بحر اور ایک ہی قافیہ رویف میں نہیں کہا جاتی ہے اور مضمون شعر کے اعتبار سے بحر کے ارکان میں کسی پیشی کر لی جاتی ہے۔ اس لیے ڈاکٹر حنیف ترین کی غزل نما کا بغور مطالعہ کیا جائے تو معلوم ہو گا کہ انہوں نے بڑے فنکارانہ انداز میں اپنے احساس اور جذبات کو شعر کا جامہ پہنایا ہے۔ زیادہ ارکان والے اشعار میں بھی وہی جاذبیت، دل کشی اور معنوی تہہ داری موجود ہے جو کم ارکان والے شعروں میں موجود ہے۔ ان کے اظہار کی سحر انگیزی بھی کبھی تو یہ بھی محسوس نہیں ہونے دیتی کہ ہم کم ارکان اور زیادہ ارکان والے اشعار کا مطالعہ کر رہے ہیں۔ چونکہ غزل نما حقیقتاً غزل کے اندر کا تجربہ ہے اس لیے ان کے اشعار میں غزل کے تمام عناصر جاری و ساری نظر آتے ہیں۔ ان کی غزل نما کے بعض اشعار کے مطالعے سے یہ بحث فراہم ہو جائے گا۔

مجھے تاریکیوں کا گھرنہ کہہ دینا  
میں سورج کی طرح چھپ کر لکھتا ہوں



مری پہچان مشکل ہے  
میں روز شب بدلتا ہوں



بصیرت ہو تو دیکھو غور سے اک بار مجھ کو بھی  
میں تکواروں پہ سوتا ہوں میں بارودوں میں پلتا ہوں

پہلا شعر موضوع کے اعتبار سے منفرد اور اچھوتا ہے۔ تاریکیوں کا گھر اور سورج کی طرح چھپ کر نکلنے کے تلاز سے جاندار بھی ہیں اور عصری اظہار کے غماز بھی۔ صحرائے بیط میں کس کی ہمت ہے کہ دوپہر کی تھلسا دینے والی تمازت میں باہر نکل پڑے۔ وہاں تو شاعر کو اسی طرح چھپنا پڑتا ہے جیسے رات میں سورج۔ ڈاکٹر حنیف ترین کی زندگی کو مد نظر رکھئے اور شعر کے پس نظر میں جھانکئے تو شعر ایک نئی کیفیت کا حامل نظر آئے گا۔ دوسرا شعر ارکان کی کمی کے باعث آٹھ نولفظوں پر مشتمل ہے اور اس میں بیحد متاثر کن بات کہی گئی ہے۔ آج کا الیہ یہ ہے کہ انسان اپنی شناخت کھو چکا ہے۔ وہ اجنبی بھی ہے اور تنہا بھی اور اس کا چہرہ بھی اصل چہرہ نہیں

ہے۔ شاعر ہزاروں میل دور ایک دیرانے میں زندگی بسر کر رہا ہے۔ وہ اپنے مطب میں ایک معانج اور صرف معانج ہے۔ اپنے ریڈنگ روم میں جب قرطاس و قلم ہاتھ میں ہوتے ہیں تو وہ ایک تخلیق کار اور شاعر ہوتا ہے۔ بیڈ روم میں پہنچتے ہی وہ تنہائی کے کرب اور غریب الوطنی کے عذاب جھیلتا ہے۔ یہ اس کا انتہائی اذیت ناک روپ ہے۔ اس تناظر میں اس شعر کا جائزہ لجھئے تو شاعر نے اس حقیقت حال سے آگاہ کیا ہے جس سے وہ سرحدی علاقہ میں ہر لمحہ دو چار رہتا ہے۔ فی زمانہ تو دنیا بھر میں انسان عدم تحفظ کا شکار ہے۔ کوئی نہیں جانتا کہ کب کوئی دھماکہ ہو گا اور جسم کی دھمیاں اڑ جائیں گی۔ حد تو یہ ہے کہ آج پوری دنیا بارود کے ڈھیر پر بھی ہوئی ایک بساط ہے۔ اس سادہ سے شعر میں تباہی کے خطرے اور الہم ناکی کے خوف کا جوابیان ہے، دراصل وہی زیادہ اہم اور قابل توجہ ہے۔ ان تینوں اشعار میں مضمون شعر کے مطابق کم یا زیادہ الفاظ میں شعیریت کو برقرار رکھتے ہوئے شاعر نے اپنے تجربے اور مشاہدے کا میاپی سے اظہار کیا ہے۔ اگر شاعر پابند غزل کہہ رہا ہوتا تو شعر وضع کرنے کا انداز اس سے بالکل مختلف ہوتا۔ غزل نما کا فارم اور تکنیک بھی شعر کوئی فکری جہت سے آشنا کرتی ہے۔

ڈاکٹر فہیم اعظمی نے آزاد غزل، اور ”غزل نما“ کے تجربے کا تذکرہ کرتے ہوئے لکھا ہے:

”نئے خیالات اور نئے تجربات تو اسی وقت شروع ہوتے ہیں

جب پرانی ہمیشیں، مضمایں اور لفظیات ذہنوں کی تشفی نہ کر سکیں۔“

بانشہ ”غزل نما“ نے ہست، موضوع شعر اور لفظیات تینوں سطحوں پر غزل کے شعر کو تو اتنای اور ندرت سے ہم آہنگ کیا ہے۔ ڈاکٹر حیف تین نے ”غزل نما“ کی تخلیق کر کے غزل اور شعر غزل کو تقویت پہنچائی ہے اور نئے تجربوں کو خوش آمدید کہنے کی روایت کو بھی زندہ کیا ہے۔ آئیے ان کی ایک پوری ”غزل نما“ کا مطالعہ کرتے ہیں:

یہ کیا ہے تماشہ کہ وہ آئینے دیکھتے ہیں  
گریبان جن کے ہمیشہ سکھے دیکھتے ہیں



ہمارے لہو سے ہیں رنگیں  
جو ہم گل کرے دیکھتے ہیں



ہُانے نشانات منزل سے آگے  
سفر نئے راستے دیکھتے ہیں

☆☆☆

نظر ان کے بے شک ہے سرمایہ دار حقیقت  
ہمیشہ جو سود و زیاد سے پرے دیکھتے ہیں

☆☆☆

حیف اس زمانے میں ہم بھی  
تماشے نئے دیکھتے ہیں

غزل نما کے تقریباً تمام اشعار میں سادہ اور عام فہم الفاظ استعمال ہوئے ہیں۔ نئی نسل کے شعراء میر کی اس زبان کو رواج دینا چاہتے ہیں جو عوام میں مقبول تھی، اور جگلی کو چوں میں بولی جاتی تھی۔ میر نے اپنے شعروں میں عوام سے گفتگو کی مگر وہ خواص میں بھی اتنی ہی زیادہ مقبول ہوئی۔ آج کی شاعری بھی سہل ممتنع کی راہ پر چل پڑی ہے، بعض شعراء کی غزلوں میں تو ایک بھی ترکیب و اضافت ڈھونڈنے سے نہیں ملتی۔ یہ بڑی اچھی بات ہے۔ غالب کی مشکل پسندی اپنی جگہ مگر داغ نے ایسی ہی آسان زبان کو اردو شاعری کے نیے مناسب اور مفید قرار دیا تھا۔ ایسی زبان میں کہے گئے اشعار میں لفظ ہی پیکر اور علامت بنتا ہے اور تہہ دار معنویت کا حامل بھی ہوتا ہے۔ حیف ترین کی زیرنظر غزل نما کے مطلع میں ایک تحریر ہے جسے بو الجھی بھی کہہ سکتے ہیں۔ غالب کا ذوق تماشہ کچھ بھی رہا ہو یہاں عالم یہ ہے کہ جن کے گریباں دھمی دھمی ہو چکے ہوں وہ بھی آئینے میں اپنی ”مگر دش زدگی“ دیکھ رہے ہیں اور وہ بھی جو گریباں کھلا رکھ کر اپنے جسم شیشہ صفت کی نمائش کرنا چاہتے ہیں۔ آج گل کدرے کے چمن زار میں ہوں یا ایسے محلوں میں جہاں سے منوں سونے چاندی برآمد ہوتے ہیں۔ ان میں عام آدمی کا ہونظر آئے گا اگر ہم ان کی تہہ میں اتر کرو کیا سکں۔ وقت کہیں ٹھہرتا نہیں۔ راستے اور منزلیں بدلتی ہیں، رکھ رکھا و بدلتے ہیں، فکر و روحان میں بھی تبدیلیاں آتی ہیں۔ زندگی کی دوڑ میں ہر مسافر جس میں فنکار بھی شامل ہے، نئے راستے اور نئی آگئی کی جستجو میں ہے، صحیح معنوں میں یہ جہد حیات ہے جو اسرا رکو منکشف کرتی ہے۔ واقعہ یہ ہے کہ سود و زیاد سے پرے دیکھنے والے انسان ہی کامیابیوں کی انتہائی بلندیوں کو چھوٹے ہیں اور وہی حقیقت کا عرفان بھی رکھتے ہیں۔ ان کی نظر محمد و دا اور لا محمد و د کے منتشرنامے میں ہرشے کو دیکھتی

ہے۔ لہذا اسے سرمایہ دار حقیقت قرار دینا بڑی معنی خیز بات ہے۔ تماشے تو روز اzel سے ہو رہے ہیں۔ ان کی نوعیت بھی عجیب و غریب ہوا کرتی ہے ورنہ انہیں تماشے کا نام کیوں دیا جاتا۔ موجودہ زمانے میں بھی سیاسی بازی گری سے لفظی بازی گری تک نت نئے تماشے ہوتے رہتے ہیں جنہیں شاعر دیکھتا بھی ہے اور جھیلتا بھی ہے، مگر کچھ کہہ نہیں سکتا۔

اس مختصر تجزیے سے یہ بات زیادہ واضح طور پر سامنے آتی ہے کہ ڈاکٹر حنیف ترین غزل اور نظم کی طرح غزل نما کہتے وقت بھی نئی حیثیت اور معنوی طرحداری کا خاص خیال رکھتے ہیں۔ ان کی غزل نما میں روحانی فضابھی ہے، زندگی کی تلخ حقیقت بھی اور اجتماعی کیفیت بھی۔ بقول گولی چند نارنگ "حنیف ترین کی ایمجری اور موضوع میں تنوع ہے۔" اور بقول مظہر امام "حنیف ترین خواب کے نہیں بیداری کے شاعر ہیں اور زندگی کی حقیتوں پر ان کی نظر گہری ہے، ان کی غزل نما کے اشعار میں جا بجا مریت کی تابنا کی، موضوع کی رنگارنگی اور حقائق کا بے با کا نہ اظہار موجود ہے جو قاری کو ہر سطح پر متاثر کرتا ہے۔"

مجھے یقین ہے ڈاکٹر حنیف ترین کی غزل نما کا مجموعہ "کشت غزل نما" اپنی انفرادیت اور تجربے کی خوش آہنگی کے باعث شعروادب کی دنیا میں سمجھیدہ قارئین کے لیے ایک نادر اور گراند قدر تحفہ ہو گا جو فکر و نظر کوئی سمتوں اور نئے موسموں سے روشناس کرانے میں کامیاب ہو گا۔

ڈاکٹر اعجاز علی ارشد

پروفیسر شعبہ اردو، بی، این کالج، پنڈت یو نور شی

## حنیف ترین کی غزل گوئی

ویسے تو ہر اچھا شاعر نہ صرف اپنی شعری روایت سے واقف ہوتا ہے بلکہ اس روایت کی بدلتی ہوئی جہتوں (Dimensions) پر بھی نگاہ رکھتا ہے مگر غزل گو شاعروں کے لیے یہ اور بھی ضروری ہے۔ غزل گوئی کی بھیز بھاڑ والی دنیا میں اپنی شناخت بنانے کے لیے روایت سے آگئی، انفرادی شعور کا اظہار، رمزیت اور تخلیقی تہہ داری کلیدی عناصر کہے جاسکتے ہیں۔ یہ چیزیں ہاتھ آجائیں تو پھر شاعر اپنے داخل کی کائنات میں سفر کرے یا خارج کے مظاہر کا مشاہدہ و مطالعہ کرے، ہیئت اور تکنیک کے تجربے کرے یا نامنوں قوانین و ردیف سے کام لے، اس کی انفرادیت برقرار رہتی ہے۔ یہ صورت حنیف ترین کی غزل میں دیکھی جاسکتی ہے۔ ان کے یہاں موضوعات تکنیک اور اسالیب کا حیرت انگیز تنوع ملتا ہے بلکہ میرے خیال میں ان کی شاعری بشمول غزل گوئی کی نمایاں ترین خصوصیت یہ ہے کہ اسے کسی روایتی دائرے میں قید کرنا مشکل ہے۔ یہ احساسات و تجربات کے آزادانہ اظہار کا ایسا نمونہ ہے جسے پوری طرح کسی بھی نظریاتی دائرے میں نہیں رکھا جاسکتا۔ فنی اعتبار سے بھی انہوں نے خود کو محدود نہیں کیا ہے۔ چھوٹی بھروسے میں بھی غزلیں کہی ہیں اور طویل بھروسے میں بھی، اساتذہ کی زمینوں میں بھی اشعار کہے ہیں، خود بھی مشکل زمینیں نکالی ہیں اور آزاد غزل سے آگے بڑھ کر ”غزل نہ“ کا تجربہ کیا ہے۔ مگر ان کی انفرادیت ہر جگہ بدآسانی محسوس کی جاسکتی ہے۔

حنیف ترین کی ابتدائی غزلوں کے اشعار بیک نظر غزل کے کلاسیکی سرمائے سے ان کی گہری واقفیت کا احساس دلاتے ہیں۔ دل لگانا اور دل پر چوت کھانا، پھر محبوب کی یاد میں زندگی گزارنا، شب تہائی میں اس کی یادوں سے چڑاغان کرنا اور اس کے غم کو سرمایہ حیات سمجھنا، یہ تمام امور جوارہ کی کلاسیکی غزلوں میں کثرت سے بیان ہوتے رہے ہیں، حنیف ترین کے یہاں بھی دکھائی دیتے ہیں مگر لب و لبجھ کی انفرادیت کے ساتھ چند مثالیں کافی ہوں گی۔

شور جب سو گیا جا گی وحشت  
پھیلا یادوں کا دھواں لگیوں میں  
پلکوں پر نارسانی کی کچھ بد لیاں حنیف  
نا سور بن کے دل کی زمیں پر برس گئیں  
خزان میں اوڑھ کے قول وقرار کاموسم  
بہار ڈھونڈ رہی ہے بہار کاموسم

دل چکنگی اور بھروسال کے یہ موضوعات ادبی سفر کی انقلابی منزلوں پر بھی ان کے ساتھ رہتے ہیں مگر رفتہ رفتہ ان کا میلان بدلتا جاتا ہے۔ تلاش رزق میں دیار غیر کا سفر کرتے ہوئے وہ طرح طرح کے تجربات اور مناظر حیات سے آشنا ہوتے ہیں۔ زندگی کی برق رفتاری کے سبب آج کل یوں بھی صد جلوہ رو برو ہے جو مژگاں اٹھائیے، والا مالمہ ہے۔ اس لیے وہ لکھت خواب کے حصاء سے باہر نکلتے ہیں تو ایک رنگ برلنگی دنیا سامنے آتی ہے۔ آدمی کی ازلی وابدی نیکی و بدی اور شہبہ زوری و کمزوری کے نتیجے میں ابھرنے والے سوالات تو انہیں متاثر کرتے ہیں ہیں مگر وہ عالمی طاقتوں کی سازش اور رسہ کشی بھی دیکھتے ہیں اور عرب حکمرانوں کی عیش کوشی اور مجرمانہ خاموشی بھی۔ اگر ایک طرف وہ اپنی شخصیت کے آئینے میں سعودی عرب میں کام کرنے والے غیر ملکیوں کی تہائی، اجنیت اور مظلومانہ بلکہ غلامانہ حیثیت کا مشاہدہ کرتے ہوئے افسرده ہوتے ہیں تو دوسری طرف خود عرب معاشرے میں متوقع انقلاب کی آہٹ انہیں شادماں ہونے کا بھی موقع فراہم کرتی ہے اور غور و فکر کا بھی۔ ظاہر ہے کہ یہ تمام امور ان کی شاعری میں جگہ پاتے ہیں تو اسے ایک وسیع کیوس دیتے ہیں اور اسی اعتبار سے شهرت و مقبولیت کی ایک دنیا بھی۔ لیکن ان کی انفرادیت اور عقائد کا نقطہ آغاز یہ ہے کہ اب ان کے یہاں ایک خوش گوار جملیقی تو انہی، تہبہ داری اور معنویت کا احساس زیادہ واضح طور پر ہوتا ہے۔ لفظوں کا انفرادی اور جملیقی استعمال ان کے شعور کی بلوغت، تجربات و احساسات کی پچنگی اور فکری آرائی کا پتہ دیتا ہے۔ جیسا کہ شمس الرحمن فاروقی نے ان کے تازہ ترین مجموعہ کلام ”زمین لا پتہ رہی“ کی ابتداء میں اشارہ کیا ہے، رفتہ رفتہ دنیا کی تہبہ داری کو جانتے کے ساتھ لفظوں میں چھپے ہوئے گنجینہ معانی سے واقفیت حاصل کرنے کی صلاحیت بھی ان میں پیدا ہونے لگی ہے۔ ظاہر ہے کہ براہ راست بیانیہ لب و لبجھے کے ساتھ ساتھ اس طرح کے اشعار کہنے کا سلسلہ جاری رہتا ہے:

خیف ترین

۶۲

کے کھلے یہ ماجرا، چہروں کی اصلیت ہے کیا  
شہر بوس کی بھیز میں، جو ہے نقاب پوش ہے



نیک و بد میں کوئی تمیز نہیں  
یہ زمانہ بھی کیا زمانہ ہے



خامشی کا مذاق اڑانا ہے  
آج پھر قہقهہ لگاتا ہے



مصلحت کی گرد سر سے جہاڑدے  
پھر ارادوں کو جنوں کی آڑ دے



جو گر کے اٹھتے رہیں ان کا ہارنا مشکل  
جو سر سے باندھیں کفن، ان کو مارنا مشکل



جہاں پڑ ظلم کو قسمت سمجھ کے لوگ جیسیں  
وہاں تو میرے لیے دون گزارنا مشکل

یہ اشعار مقبول ہونے کی صلاحیت بھی رکھتے ہیں مگر جو اشعار نئے پیکروں سے خیف کی  
قرابت، لفظوں کے ساتھ ان کے منفرد برہاؤ اور Treatment یا ان کے روشن مستقبل کی ضمانت کے  
گواہ بن سکتے ہیں وہ کچھ اور ہی ہیں۔ ظاہر ہے کہ بھی وہ اشعار ہیں جو غزل گوشاعروں کی بھیز میں ان  
کی علیحدہ شناخت متعین کرنے میں معاون ہو سکتے ہیں۔ یہاں بھی چند مثالیں کافی ہوں گی:

رو نور دی کے چکتے موز پر  
دول مٹھی بھر اٹانی اور ہے  
تند ہواؤں میں جو پربت ساکت ہے  
وہ بھی کروٹ بدے گا کل پرسوں میں

ہر جگہ پھر دل کی بارش ہے  
 سرد عادل سے ذہک لیا جائے  
 رجموں میں سفیدی کا اثر پھیل رہا ہے  
 کیا شاخ شجر پر کوئی پھر نہیں آیا  
 ہے ظلت میں سورج نکلنے کا غم  
 اجالوں سے شب کو جھلنے کا غم  
 جب بچے گی شاخ پھر آئیں گے  
 پتھر سے پھولوں پھلوں کو جھاڑ دے

یہ مثالیں بلا تخصیص پیش کی گئی ہیں۔ مگر ”زمین لا پتہ رہی“ کی غزلیں یہ احساس دلاتی ہیں کہ شاعر کے یہاں اس طرح کے اشعار کی تعداد پہلے کی بہت زیادہ ہوتی جا رہی ہے۔ بلکہ کم دیش ہر غزل میں اس نوعیت کے دو تین اشعار مل جاتے ہیں جو ان کے فکر و اظہار کی پختگی کا ثبوت ہیں۔

یہاں ایک نکتے کی طرف اشارہ کر دینا ضروری سمجھتا ہوں۔ حنیف ترین پتہ نہیں کیوں بار بار اپنی غزلوں کے بارے میں (لفظوں کے بارے میں بھی) یہ لکھتے ہیں کہ ان میں کہیں آپ کو اپنے محسوسات و مشاہدات کی جھلک بھی نظر آجائے تو اسے میں اپنی کامیابی سمجھوں گا۔ ظاہر ہے کہ فنا کار کا تجربہ اگر سچا ہے تو وہ دوسروں کا تجربہ بھی ہو سکتا ہے بلکہ ہوتا ہے۔ یہی بات ”مشاہدات و مطالعات“ کے حوالے سے بھی کہی جاسکتی ہے اور بلاشبہ اہمیت کی حامل ہے مگر فن کی عظمت طے کرنے کے سلسلے میں ’حرف آخر‘ نہیں۔ اصل اہمیت و سلسلے (الفاظ) کے تخلیقی استعمال کی ہے۔ قاری کا کسی شاعر کے تجربات و مشاہدات میں شریک ہونا شاعر کی عظمت کے لیے کافی نہیں۔ تجربے مشترک ہو سکتے ہیں اور ہوتے بھی ہیں مگر اظہار مختلف ہوتا ہے اور شاعر کی انفرادیت اسی سے طے ہوتی ہے۔ حنیف ترین یہ نکتہ پیش نظر رکھیں تو بہت آگے جاسکتے ہیں۔

آخر میں بس دو باتیں اور ۔۔۔ ایک تو یہ کہ میں نے اپنے اظہار خیال کو حنیف ترین کی غزلوں تک ہی محدود رکھا ہے۔ حالانکہ ان کی نظمیں بھی اپنے موضوعات، شدت احساس اور اینجمنی کے سبب خاصی اہمیت رکھتی ہیں۔ وطن کی یاد اور ناطلب جیا کا بیان بھی نظموں میں زیادہ واضح اور جاندار انداز سے ہوا ہے۔ جب کہ ان کی غزلوں میں اپنوں سے دوری کے احساس سے

جمم لینے والے جذبوں کے ساتھ ساتھ عصری آگئی اور اس آگئی کے نتیجے میں شاعر کے منفرد رذ عمل کا پہ آسانی مشاہدہ کیا جاسکتا ہے۔ دوسرے یہ کہ سعودی عرب میں قیام کے دوران ناموافق مشاہدات و تجربات انہیں کسی منقی رجحان یا Depression میں بنتا کرنے کے بجائے ایک ثابت مگر عطا کرتے ہیں۔ وہ عام مہاجرین کی طرح خاموشی کا زہرا پنے رُگ و پے میں بسائے ہوئے صرف تلاشِ رزق میں مشغول رہنا نہیں چاہتے بلکہ لوں کے ہاتھ میں گویاں کا عصاد دینا اور اندر ہیری رات کی سڑکوں پہ چاندا تارنا چاہتے ہیں۔ دھوپ، ریت، دشت اور برف جیسے سامنے کے الفاظ اُنیٰ معنویت سے ہم کنار ہو کر ایک لطیف صدائے احتجاج میں تبدیل ہو جاتے ہیں۔ میں ان اشعار کا پہلے بھی حوالہ دے سکتا تھا مگر ان کی طرف خصوصی توجہ مبذول کرانے کے لیے انہیں آخر میں پیش کر رہا ہوں۔

انہیں گی ریت سے جب بھی جنوں کی آوازیں  
تو دشت بیڑیاں اپنی ہجا رہا ہوگا  
برفاب ہو چکے جو بکھرنے کے خوف سے  
ان موسموں کو دھوپ کی یلغار چاہئے  
فا کے خوف سے احساس سرد ہیں جن کے  
انہیں کڑی سے کڑی دھوپ کی سزادینا  
تھوں میں ریت کی عجیب سکیاں ہیں دور تک  
سوار دھوں پر ہوا کی تھکیاں ہیں دور تک  
دھوپ کی دشت دشت یورش ہے  
سیل باراں تری نوازش ہے



نظمية البعد



ڈاکٹر فہیم عظمی  
مدیر مہنامہ "صری" کراچی

## فطری میلان

شعری مجموعہ "زمین لاپتہ رہی" غزلوں، پابند اور آزاد نظموں کا مجموعہ ہے۔ اس مجموعہ کی ہر نظم تمثال کا نمونہ ہے جس میں شاعر اپنے جذبات، احساسات، مشاہدات و خیالات کو لفظوں میں تید نہیں کرتا بلکہ ان سے الگ تحلیل کھڑے ہو کر ان کے اثرات کو بیان کرتا ہے جو ان مشاہدات اور تجربات یا جذبات سے مردم ہوتے ہیں۔ اظہاریت (EXPRESSIONISM) کی یہ تکنیک "زمین لاپتہ رہی" کی پیشتر نظموں میں ملتی ہے۔

جو شستی میں سماعت کھو گئی  
اور شستی بھی کہیں گم ہو گئی

.....  
بودا اور نابود کے غم سے پرے  
لکھ جاوید میں حیراں رہا  
خود کو پا کر  
خود سے  
تحا  
میں ماورا

عرفان کے عنوان سے یہ نظم اس کیفیت کو نیان کرتی ہے جو صحیح کی اذان اور "الصلوۃ خیر من النوم" کی آواز پر ہوتی ہے۔ شاعر کو اپنے وجود کا احساس ہے مگر اللہ کے حضور وہ اپنے کو مادی وجود سے بلند محسوس کرتا ہے اور اسی کیفیت کا تسلسل مذہب اور قلندر کے ذکر تک لے جاتا ہے جنہیں اگر عنوان کے بغیر پڑھا جائے اور پہلی کے طور پر پوچھا جائے:  
روہ نور دی کے چمکتے موڑ پر

دھول مٹی پھرازائی اور ہے  
جو ملا کب تھا بقدر تشنگی  
گویا لب کی بیکرائی اور ہے  
نامساعد ذات کے ابہام میں  
ہم نے اب کے دل میں ٹھانی اور ہے  
آزمودہ دھند کے آگے حنیف  
کوشش نقل مکانی اور ہے

.....  
تیرگی کے درمیاں تھی زندگی  
کیوں نہ ہوتی وجہ صدر خشندگی

ذہن و دل میں آسمائے آفتاب  
فکر و دانش کو ملے رخشدگی  
”دیوانوں کا نام اپد تک“ انسان کے فتنی ذوق اور آرٹس کے میدان میں جدوجہد کی  
خوبصورت تمثیل ہے:

سنا ہے اس نے پڑھتے پڑھتے  
آنکھوں کو تیران کیا ہے  
صد یوں پر پھیلی ان دیکھی  
روشنیوں کا گمان کیا ہے  
(پل دو پل و شرام کیا تھا)  
سنا ہے اس نے لکھتے لکھتے  
دفتر میں اپنے جیون کے  
دن کا ٹو تو  
راتوں کا دردان دیا ہے

اپنے آرٹ کے تاجِ خمل میں

اک تصویر سالنکا ہوا ہے

یہ کسی بھی لافانی فنکار کی تصویر دیکھ کر زندگی کی یادیت لیکن عزم انسان کی رفتار لیکن فنا ہونے کی حقیقت کی عکاسی ہو سکتی ہے۔ زمان و مکان سے ماوراء۔

چند مختصر نظموں "خود کو اچھا لگتا ہوں" "خواہشوں کے گیت اور" امید پر دنیا قائم ہے" میں انسان کی زگستی یا EGOISM رومانی جذبہ اور آہس و یاس کے اجالے اندھیرے کی دہنی کیفیت۔ کنایہ اور علامت نگاری کی مثالیں ہیں اور ذات سے ہٹ کر سماج کی ترجمانی "بندگروں میں کئی زبانیں لکھی ہیں" چند سطروں میں ایک یہوی کاغذ جس کی سوت بھی ہے اور اسے ضبط اور امید کی تلقین:

ام بیشہ کیوں روئی ہے  
سوت کا غم بے جاڑھوئی ہے

تاب ضبط وہ لے ہوتی ہے  
جس کی دھن اور تال کا شمرہ  
سورج خوشیوں کا موئی ہے  
ایک لازمانی اور لامکانی نظم مگر جمارے معاشرے کی عکاسی جہاں دوسری شادی معمول نہیں بلکہ ظلم ہے۔

"زمین لا پڑ رہی" کی پیشتر نظمیں تمثیل کی کارفرمائی اور اختصار میں تفصیل کے لطف کی حامل ہیں۔ اس مجموعے میں کچھ ایسی نظمیں ہیں جو شعری زبان میں معروضی وارداتوں کو بیان کرتی ہیں۔ ایسی ہی ایک نظم "ایک خیال آتا ہے" میں شعوری رو (STREAM OF CONSCIOUSNESS) کی کارفرمائی نظر آتی ہے اور کئی وارداتیں مل کر ایک خوبصورت اتفاق SYNTAGMATIC شعوری بیانیہ کو جنم دیتی ہیں جن میں منطقی رشتہ ہونا ضروری نہیں۔ پوری نظم میں شعور کی رو نہایاں ہوتی ہے۔

اپتال میں آنے کی کہانی، کسی کی یاد جس کے پیارے "کس قدر سنوارا ہے" اور پھر چار مشق و ہراز کا شکوہ جو "آج تک نہیں آئے"۔ یہ جاننا مشکل ہے کہ اپتال میں آنے کا سبب

بیماری ہے یا نوکری اور چار مشق و ہمراز کون ہیں۔ دوسرے ہی لمحے شاعری کا خیال اور خوبصورت نظمیں اور غزلیں لکھنے کی خواہش اور پھرنا سلسلجیا۔ گھر کی یاد، بیٹیوں کی یاد اور ایک دم سے تلخ خیال کہ بڑھاپے میں رشتے ٹوٹ جاتے ہیں۔ ALIENATION یا تہائی زندگی کو تلخ بناتی ہے۔ اس کے بعد ایکیڈنٹ کا ذکر اور مقامی پولیس اور حکومت کے الہکاروں سے واسطے کا خیال اور قاری سوچنے لگتا ہے ”کیا یہ کوئی ایکیڈنٹ تھا جس کے نتیجے میں شاعر ہسپتال میں داخل تھا اور ناسسلجیا کاشکار تھا؟ پھر شاعر مقامی پولیس اور حکومت کے عمال کے رویہ کو روشنلا تر زکر تھا۔ قبائلیوں کی تعریف اپنے ایک قبائلی دوست کے حوالے سے کرتا ہے اور کسی سعودی امیر ابو محمد کی تعریف کرتا ہے۔ اس کے بعد دوسرا روشنلا تر زیشن اپنے ملک (جس سے ہندوستان مراد ہے) اور وہاں کی سیاست کا ذکر، بیوروکریسی کے غلط رویوں کی جانب اشارہ۔ سعودی عرب میں شاید ایکیڈنٹ کے بعد پولیس اور حکومت کے سخت رویہ کا شکوہ جو اس کے تجربے میں آئے۔ ان کے روشنلا تر زیشن کے بعد، اپنے ملک یعنی ہندوستان کی سیاست کا روشنلا تر زیشن، جمہوری اقدار کی پسندیدگی کا اظہار اور کچھ پسندیدہ سیاسی لیڈروں کا ذکر۔ پھر ایک اور روشنلا تر زیشن، زندگی کو ایک تماشا کہہ کر روٹی اور بوٹی اور جنسی بے راہروی کا شکوہ۔ اس کے بعد شاعر کا خیال کشیر کی جھیل ڈل کی جانب جاتا ہے جہاں عشق و محبت، کامیابی و ناکامیابی اور شہراو، کسی لڑکی پر مرکوز خیال جس کی امارت اور آنکھوں میں پیار کی باتوں کی ڈپلویسی کو نہیں پہچانا۔ ان رومانی یادوں کے بعد شعر کا ذوق ابھرتا ہے اور وہ سوچتا ہے کہ اپنی عشق و محبت کی کہانی علامتوں میں بیان کرے۔ اور جدت کا شہراوہ بن کے ابھرے۔ ابھی تک ”زمین لا پتہ رہی“ کی نظمیوں سے یہ تاثر ملتا ہے کہ شاعر کی مراد برآئی اور وہ یقیناً جدید حیات، لمحہ اور اسلوب کا شاعر ہے۔

اور پھر شاعر کی شعوری روائے اس لڑکی کی طرف لے جاتی ہے جو شاعر سے اس وقت ملنے آئی تھی جب بوز ہے باپ کی سائیں اور ماں کی ڈوبتی آنکھیں زندگی کے صحراء میں نظر آ رہی تھیں۔ یہ کون سی لڑکی تھی؟ کیا وہی پہلے والی؟ خود ملنے آئی تھی؟ کیا باپ اور ماں بستر علات یا مرگ پر تھے؟ قاری ان باتوں کو اخذ کر سکتا ہے مگر مطلق ابلاغ کا دعویٰ نہیں کر سکتا اور یہی جدید ادب کے معنی کی تکشیریت ہے۔ پھر شاعر کی شعوری روہمیں ایک اور لڑکی کی جانب لے جاتی ہے وہ جو اس کے پاس ہے اور اس کی ساختی ہمہ وقت کی، اور یہاں وہ زندگی سے بلکہ خوشگوار زندگی سے سمجھوتا کرتا ہوا نظر آتا ہے۔ اس کے رومانی خیالات اور جذبات میں شہراو کے بعد وہ اپنی جیتنی

جاگتی زمیں کی جانب لوٹا ہے۔ انسانیت کی موت کا خیال آتا ہے۔ دہشت گردی کا، بہم دھماکوں کا، ایسی ہواوں کا۔ اور ان کے اثرات کا۔ اس وقت شاعر میں انسانی قدر میں جاگ اٹھتی ہیں:

ایسی ہواوں سے  
سب کو خوف آتا ہے  
اس لیے مرے بھائی  
پیار میں جیسی ناچیں  
سب بنے ہیں مٹی سے

پھر ایک اور شوری رو جو ایتم کی تو اتنای اور قل کی کار کردگی کی جانب لے جاتی ہے لیکن فوراً ہی جذبہ انسانیت لوٹ آتا ہے۔ انسان کی ایک دوسرے سے نفرت اور جنگ و جدل کا خیال آتا ہے اور وہ مواعظی رنگ میں لوگوں سے کہتا ہے:

آؤ اے جیسیں لوگو  
غم کو بھول کر ہم سب  
پیار بانٹ لیتے ہیں  
سرحدوں کی دیواریں  
مل کے اب گرادیں ہم

اور شاعر و ادیب کے لیے یہ سرحدیں سیاسی اور جغرافیائی نہیں بلکہ آرٹ، ادب اور انسانیت کی سرحدیں ہوتی ہیں۔ پھر اسے جسمانی تکلیف ہوتی ہے اور اس ایکسیڈنٹ کو یاد کرتا ہے جس میں وہ زخمی ہوا تھا۔ شاید اسے درد ہو رہا ہے۔ اور اس کی شوری رو منقطع ہو جاتی ہے۔ نظم ششم ہو جاتی ہے۔

نظموں کی طرح غزلوں میں تصوف کی باریکیاں نظر آئیں گی مگر نظموں کی طرح اظہاریت یا تمثیل کی کار فرمائیاں نہیں ہیں۔ لیکن ہل ممتنع میں بہت سے اشعار ہیں جو معنویت کے حامل ہیں۔

کچھ غزلوں میں مواعظی اشعار ہیں مثلاً  
بئے ہیں فرقوں میں جور ہنما کی چالوں سے  
اب ان سے طوق غلامی اتارنا مشکل ہے

غزلوں میں آٹھ "غزل نما" شاہل کی گئی ہیں۔ غزل نما کے رائد ظہیر غازی پوری ہیں مگر زیر تحریک مجموعے کے خالق اس صنف کو وسعت دینے میں پیش پیش رہے ہیں۔

جہاں تک "زمین لاپتہ رہی" کے "مجموعی تاثر" کا تعلق ہے تقریباً تمام غزليں اور نظمیں جدید شاعری کی نمائندگی کرتی ہیں۔ طرز اظہار شگفتہ اور موثر ہے۔

کتاب کے عنوان اور سرورق پر غور کرنے سے کئی معنی ذہن میں آتے ہیں۔ کیا تصویر کا مفکرہ زمین تلاش کر رہا ہے جو گلوب پر نہیں ہے۔ کیا وہ فکر و فن کی زمین ہے جو بجنڈ فنا کار کو اس کی زندگی میں نہیں ملتی اور منزل پر پہنچنے کی کوشش ہمیشہ جاری رہتی ہے۔ کیا یہ حبِ لوطنی اور ناطلبی ہے جو سافرت میں اسے شاعری میں منہبک رکھتا ہے، یا یہ کہ شاعر زمین سے ماوراء التصویر و جدان کے تحت غزليں اور نظمیں تخلیق کر رہا ہے۔ اور زمین یا اس کی مادی آماج گاہ اسے دکھائی نہیں دے رہی۔ سرورق خاتمة فرہنگ جمہوریہ اسلامی ایران کے توسط سے شائع ہوا ہے۔ اس لیے گمان ہوتا ہے کہ کسی اسلامی یا ایرانی مفکر کی تصویر ہے جو ایسی ہی زمین کی تلاش میں ہو جو مادی زمین سے الگ ہو جو اس کے سامنے رکھے ہوئے گلوب میں نظر آ رہی ہے۔ اور اس طرح عنوان اور سرورق دونوں میں کثیر المحتويت آ جاتی ہے اور یہی جدید اور کامیاب شاعری کی مثال ہے۔

## حنیف ترین: ذہین و ذکی الحس شاعر

نئی نسل کے شعری اظہارات کو اردو شاعری کی وقوع اور تسلسل پذیر روایت کے پس منظر میں دیکھا جائے تو یا تو وہ شعراہ سما منے آتے ہیں، جو جدت پسندی کی خواہش کے باوجود روایت پرستی کی حد تک روایت سے مسلک ہونے کے روایان کو ظاہر کرتے ہیں اور روایت رہی کی توسعہ کرتے نظر آتے ہیں، یا وہ شعراہیں جوشوری طور پر روایت سے رشتہ قائم کرنے کے باوجود جدت پسندی کو ہی اپنا مسلک بناتے ہیں اور اسے روایت کے اقدار پر ترجیح دیتے ہیں۔ شعراہ کی ایک تیسری قسم وہ بھی ہے جو روایت اور جدت میں ایک معنویت افروز توازن قائم کرتی ہے یعنی جس قدر ایسے شعرا روایت کی پاسداری کرتے ہیں اتنا ہی وہ جدت پسندی کے روایان کو بھی نمایاں کرتے ہیں۔ حنیف ترین جدید شعراہ کی دوسری قسم سے تعلق رکھتے ہیں۔ وہ روایت کے اثرات کے باوجود روایت سے کنارہ کر کے جدت پسندی کو اپنی پہچان بنانے پر مصروف رہتے ہیں اس لیے جہاں ان کو روایت کی بندشوں سے آزاد ہونے اور غیر مشرد طور کھلی فضائیں سانس لینے کا موقع ملا ہے وہاں انھیں روایت کے رچاؤ اور نقاہت سے دور ہونے اور جدت کے جوشیلے، تجرباتی اور غیر منضبط اظہارات سے قربت حاصل رہی ہے۔

روایت اور جدت کا یہ انوکھا امتزاج، اور اس سے پیدا ہونے والے شعری اظہار کی خصوصیت یہ ہے کہ یہ شاعر کی خارجی زندگی کے بدلتے اور غیر موافق حالات سے نکرانے پر ان کے فوری نوعیت کے ذہنی اور جذباتی رد عمل (Response) سے گہری مطابقت قائم کرتا ہے چنانچہ ان کی شاعری میں ایسا مثلوں مزاج کردار ابھرتا ہے جو اپنی سادہ اور معصومانہ سرشت کے مطابق دنیوی قسم کے لوگوں سے ذہنی تحسیں اور جذباتی ارتعاشات کے ساتھ معاملات کرتا ہے اور جن آرزوؤں، ارمانوں، تیرتوں، شکستوں اور حسرتوں سے وہ گزرتا ہے وہی اس کا سرمایہ حیات

بن جاتی ہیں۔ اس طرح سے وہ داخلیِ عمل کی سچائی اور خلوص پر حادی ہو جاتا ہے اور بہت حد تک ان نام نہاد جدید شعراء سے الگ ہو جاتا ہے، جو اوروں کی دیکھادیکھی اجنبيت، گم شدگی اور تنہائی کے موضوعات چن چن کر ان کی مالا جپتے ہیں۔ یہ حنیف ترین کی ہوشمندی ہے کہ وہ شروع سے ہی بھیز چال چلنے پر رضامند ہوئے۔ انہوں نے اپنے ذاتی محسوسات کو سچائی کے ساتھ حروف کا پیکر عطا کرنے کی سعی کی ہے۔

حنیف ترین کی شاعری میں نمود کرنے والا کردار خارجی حالات سے آنکھ ملاتے ہوئے اپنی ذات کو نظر انداز نہیں کرتا۔ حق تو یہ ہے کہ اس کا سفر ذات سے ہی شروع ہوتا ہے اور ذاتی سطح پر انسانی معنویت سے رشتہ جوڑتے ہوئے تجربے جو بنیادی طور پر جذباتی اور جبلی اصل سے مسلک ہیں۔ ان کے اشعار میں نمود کرتے ہیں۔ ان کے اشعار میں ذہن و دل کی بدلتی کیفیات جسم کی قربتیں و جنسی تقاضے، رشتہ کا تقدس، دوریاں، رفاقتیں، آزر دگیاں، داہمے، ایقان اور فریب شکستگی شخصی آب در گک لیے جھلکتی ہیں اور ایک رومانی فضا کو ابھارتی ہیں۔ یہ ساری کیفیات ایک ایسے سادہ و معصوم مگر ہوش مند بچے کی ہیں جو بولوغت سے گزرتے ہوئے بھی ”بچپن کے سات رنگوں“ کو عزیز رکھتا ہے، اور اپنی ذہانت اور ذکری الحسی کی بنابر بقول درڈس در تھ ”انسان کے باپ“ کی حیثیت اختیار کرتا ہے اور رومانی مشایلت پسندی کی تمثیل بن جاتا ہے۔

تابش حرف و صوت سے بڑھ کر

زندگی میں کوئی جمال کہاں

محفل میں پھول خوشیوں کے جو باشثارہ  
تنہائی میں ملا تو بہت ہی اداں تھا

بال کھولے کس نے یہ صحراؤں میں  
اٹدیں ہر سو کالی کالی بد لیاں

دھوپ کی دشت دشت یورش ہے  
سیل باراں تری نوازش ہے



مل کے بچپن کے سات رنگوں سے  
تبلیوں کی طرح اڑا جائے

ہر جگہ پھرروں کی بارش ہے  
سرد عاؤں سے ڈھک لیا جائے

خامشی کا مذاق اڑانا ہے  
آج پھر قہقہہ لگانا ہے

حنیف ترین ایک بارے نظر انسان کی طرح ملکی اور عالمی سطح پر زندگی اور اخلاق کی ذی احترام  
قدروں کی پامالی کے نتیجے میں پیدا ہونے والی پر اگندگی اور بتاہی پر نظر رکھتے ہیں۔ وہ اس غیر انسانی  
صورت کے محركات و عوامل سے صرف نظر کر کے ایک سادہ، رومان پسند اور خواب بیس انسان کی  
طرح آورشوں کی تخلیک کی المناکی کو محسوس کرتے ہیں۔ ان کا تجربہ فکری نوعیت کا نہ کہی، جذباتی  
اور ذہنی نوعیت کا ضرور ہے، اور اپنی سچائی کا احساس دلاۓ بغیر نہیں رہتا۔ ان کی بیشتر چھوٹی بڑی  
نظمیں اس کی مثال ہیں۔

حنیف ترین کے یہاں فطری جذبہ اظہار کے حاوی رویتے نے انہیں روایتی الفاظ و  
تراکیب کے بوجھ تلے دبنے سے بچا لیا ہے۔ انہوں نے روزمرہ کی سادہ زبان کو فارسی آمیز لسانی  
روایت پر ترجیح دی ہے۔ اس سے ان کے کلام میں تازگی کا احساس ہوتا ہے اور قاری کو اس سے  
مواس提 رویہ پیدا ہوتا ہے۔ میرا خیال ہے کہ جوں جوں وہ غیر میقل شدہ لفظ و پیکر کے استعمال میں  
تمال بر تیں گے اور اپنی عجلت پسندی (جو ان کے رومانی مزاج ہی کا مظہر ہے) پر حاوی ہوں گے،  
ان کے اشعار نئے برگ دبارے آئیں گے۔

## دھرتی پوجا کی ایک اور مثال

نہ چاند چمکا  
 نہ تارے ٹوٹے  
 نہ گردشیں ہیں  
 میری نظر میں وہ شب نہیں ہے  
 کہ جس کی دھن میں  
 میں جا گتا ہوں  
 کئی برس سے  
 کہیں بھی اب وہ  
 بدن نہیں ہے  
 نہ ذہن میں ہے مٹھاں اس کی  
 (جنون کی چاہتیں کیا کیا)

وزیر آغا نے بجا طور پر میراجی کی شاعری کو دھرتی پوجا کی مثال کہا تھا۔ میراجی کی جزیں زمین میں دور دوڑتک پھیلی ہوئی تھیں، اسی لیے یقہول شاہدِ احمد دہلوی اس کا جسم اسے اسفل السافلین کی طرف کھینچ کر لے جاتا اور روح اعلیٰ علیین کی طرف اٹھانے پر مصر تھی۔ حنیف ترین اور میراجی کے کلام میں فکری اور فلسفیانہ سطح پر کوئی مماٹکت نظر نہیں آتی، لیکن اسلوبیاتی سطح پر ایک بہم اور دھندلی سی یگانگت کا احساس ضرور ملتا ہے۔ تلاش ذات کا پہلو دونوں شاعروں کے یہاں ایک جہد مسئلہ کے استغاثے کے طور پر سامنے آتا ہے اور یہی استغاثہ

خلاص آدم کی دھن کو ایک جذبی کیفیت سے سرشار کرتا ہے۔ حنیف ترین کی شاعری دونوں لفظوں میں ایک بے قرار روح کی پکار ہے جو کبھی صوفی کی لے سے نکلی ہوئی تاں بن کر آتا میں اترتی ہے۔ کبھی بھلی کی کڑک بن کر اندر ہمروں کے دیز پردوں کو چیرتی ہے اور یہی پکار کبھی کسی معصوم بچے کی سکیوں میں داخل کر قاری کی روح کو تذاپاتی ہے۔ اسی وجہ سے بقول صلاح الدین پر دین، حنیف ترین کے یہاں ایک سے زیادہ اسالیب کی نشان دہی ہوتی ہے۔ حنیف ترین کے لمحے میں یک رنگی نہیں، بلکہ ایک واضح اور غیر مبہم تنوع ہے۔ میرے استنباط کے مطابق لمحے کے اسی تنوع نے اس کے اسلوب کو میکانیکی بننے سے بچایا ہے اور اس کا انداز بیان ہر سلسلہ پر فن کارانہ جماليات کا پاسدار بن گیا ہے۔ اس کی برتخليقنظم، غزل، یا غزل نما موضوع کے ساتھ ہبہت کا ایک ابدی رشتہ لیکر منصہ شہود پر آتے ہیں۔ وہ نہ صرف زبان کے اتار چڑھاؤ سے پوری طرح دائم ہے، بلکہ بیان کی چیزیں اور اس کے موثر تقاضوں سے بھی آشنا ہے۔ عہد حاضر کے بظاہر بے جوز ارتباط اور تفاوت میں ایک غیر مبہم انسلاک سے اس کا ذہن مملو ہے۔ اس کی شاعری کا کیوس، تجربے کی رنگارنگی کے دوش بدؤش، بے کنار و سعتوں پر پھیلا ہوا ہے۔ واقعات، کردار اور کیفیات گوناگون رنگوں کی طرح الفاظ کا جامہ اوڑھ کر، ایسی تصوریں بناتے ہیں جن کی بولگمنی حیرت اور استغاب کے ہزاروں پر دے گراتی اور اٹھاتی ہے۔ فلسطین، بوسنیا، شکاگو، غازہ پنی، بیت المقدس، جنما گھاٹ، دم توڑتی ہوئی ڈل جمیل، عرب کی ریفک پوس، صحرائی شام، ابراہیم کی اولاد کے بد لے دو (میاں کھ) شبہم سے نازک پتاں، دھوپ کا سائبان، امریکن لڑکی رجن دائی اوری، منجل گاؤں کی چوپال اور اس طرح کے ہزاروں کردار و واقعات اس کی شعری بساط کے پرے ہی نہیں بلکہ جگہ جگہ مستقل استعاروں کی شکل اختیار کرتے ہیں۔ وہ ہمہ وقت ایک طرح کے روحاںی لینڈ اسکیپ میں سانس لیتا ہوا نظر آتا ہے۔ پھر بھی اس روحاںی ماہول میں اس کی رومانیت ایک بلیغ علامت کی طرح ابھرتی ہے۔ وہ عہد حاضر کا مرثیہ خواں بھی ہے، مدح طراز بھی اور سفاک طرزگار بھی۔ وہ دور جدید کا منتظر نامہ خون دل میں ڈبوئی انگلیوں سے نہیں لکھتا بلکہ مٹی کی دوات میں تیر کا قلم ڈبو کر روشنائی سے طرح طرح کے خاکے بناتا ہے۔ اس روحاںی رویے کے باوجود اس کا لمحہ کہیں کہیں تلخ اور زہر یا لامبھی دکھائی دیتا ہے۔

اس کی بنیادی وجہ یہ ہے کہ وہ انسان کے حیوانی روپ کو دیکھ کر یوں سہم جاتا ہے جیسے ایک معصوم بچہ ایک جیل کو مشکل بیداری میں زم و نازک چوزے پر جھپٹتے ہوئے دیکھ کر لرزہ براندام ہو جاتا ہے۔ حنیف ترین انسانیت کی کھوئی ہوئی بھیڑوں کا نوحہ خواں ہے۔ اس کی شاعری ایک بت کدہ صفات ہے جس کی نوائے شوق سے حریم ذات میں ہچل پیدا ہوتی ہے۔ وہ توحیدربانی کے علاوہ توحید انسانی کا نقیب ہے۔ ارشاد پاری ہے۔ ایک بے گناہ کا قتل پوری انسانیت کا قتل ہے، اس آیت کی خوبصورتی کی فگر کا ایک مستقل حصہ بن گئی ہے جو اظہار کی سطح پر آ کر اس کے تحریکات کو مختلف دشاؤں کی طرف موڑتی رہتی ہے۔ یوں لگتا ہے کہ حنیف ترین خون کے دریا پر کھڑا انسان کی وحشیانہ پیاس کے سمندر کی حد میں مانپنے میں مصروف ہے۔ حنیف کی ایک نظم ہے ”باغی چے ہوتے ہیں“ یہ ہمارے دور کی ایک اہم شعری دستاویز ہے۔ اس نظم میں عصری حقائق کا تخلیقی سطح پر بیانیہ طرز اظہار نئی بلند یوں کو چھوتا ہوا نظر آتا ہے۔ اس نظم کو پڑھ کر مجھے کشمیر کے عبد ساز شاعر عبدالاحد آزاد کی شاہکار نظم ”دریا“ یاد آئی جو اپنی روانی اور بہاؤ کے اعتبار سے عالمی شاعری کی سطح پر رکھی جانے کے قابل ہے۔ جس طرح اس نظم کو پڑھتے ہوئے مذکور دیکھنے کی مہلت نہیں ملتی۔ اسی طرح حنیف ترین کی یہ نظم ”باغی چے ہوتے ہیں“ ایک ہی نشت میں یا یوں کہئے ایک ہی سانس میں ختم کرنے پر مجبور کرتی ہے۔ اس نظم میں سہو کی ست رنگی جھنجنگا اٹھتی ہے۔ جمود میں ایک ختم کے تحرک کا احساس ہوتا ہے اور غفلت میں بیداری کا ظسم جانے کی کیفیت فگر و احساس پر طاری ہو جاتی ہے:

اس نے وعدہ کیا تھا ملنے کا  
وہ نہیں آئی کیوں نہیں آئی  
اس نے وعدہ کیا تھا ملنے کا  
نخل و زیتون کی بہاروں میں  
غزل کے بھری سبزہ زاروں میں  
بیٹھے خوابوں کی کشتیوں میں روائ  
برامکاں، لطافتوں کا جہاں  
ہو گئی تھی، دوئی سکجا

تھے زمان و مکان بھی ہماری  
زندگی یہ حسیں نظر آتی  
پیار گیتوں سے جو چکی زیبائی  
فرحتوں سے جدا تھی تھا کی  
اس نے وعدہ کیا تھا ملنے کا  
خان یوس کے قبوہ خانے میں  
سوچتا ہوں وہ جب چلی ہو گی  
اس پر بھلی ہی گر گئی ہو گی

رجن والی اوری ایک ۲۳ سالہ امریکن Human activist تھیں جس کو صیونی کے  
بلڈوزرز نے فلسطین (اسمفورہ) میں چکل کر مار دیا تھا۔ اس وقت وہ لڑکی ایک فلسطینی کا گھر  
سوار ہونے سے بچانے کی کوشش کر رہی تھی۔ یہ واقعہ ۲۷ مارچ ۲۰۰۳ء کو اس وقت ہیش آیا  
جب اتحادی افواج عراق کے مجبور اور مقہور عوام کو ایک غاصب حکمران کے تسلط سے آزاد  
کرنے کے لیے بدر پیکار تھے:

بھیں تقاویت راہ از کیاست تا پہ کجا  
اس کے بعد نعم آگے بڑھتی ہے اور سوالوں پر سوال کرتی ہوئی ایک تند و تیز دریا کی  
طرح بہتی ہے، واقعات سطح آب پر حسن و خاشک کی مانند نمودار ہوتے ہیں:  
ہم بھی کیا ہٹلوں کے ساتھی نہیں  
اور چنگیزیوں کے بھائی نہیں  
لاٹھی اور بھینس کی کہانی میں  
ہم بھی کیا نگہ اتحادی نہیں  
کب تک میڈیا کی جنگوں کو  
دیکھ کر فرحتیں تلاشیں گے  
کن حدود تک رہے گی خاموشی  
خاموشی کی حدود کا جواب نہیں۔ کیونکہ خاموشی جب حد سے گزر جاتی ہے تو سنگانہ

باندھ توڑ دیتی ہے۔ خاموشی طوفان کی آمد کی دلیل کہلاتی ہے۔ دباؤ ایک خوفناک حرپہ ہے جس طرح ظلم کی انتہا نالم کو مٹا دیتی ہے، اسی طرح لب بُشگی اور بستیوں کے اندر، زندہ وجودوں میں پلنے والا شہر خموشاں کا ساسکوت، بالآخر احتیاج کا لادا بن کر پھوٹ پڑتا ہے اور ہر شے کو اپنی لپیٹ میں لے کر تھس نہیں کر دیتا ہے۔ کن حدود تک رہے گی خاموشی، کے بعد نظم خود کلامی کا اسلوب اپناتے ہوئے یوں آگے بڑھتی ہے:

### ضعف انسان آخرش کب تک

جر کے ہاتھ خاکداں ہوگا  
ذہن انسان کی احتراموں کو  
کیوں تباہی کی سمت موز دیا  
کب تک آخر ہبھکی لالی سے  
نو بہ نوا سلحے بنائیں گے  
اور تصویر مرگ انسان کی  
گھر کے الیم میں یہ سجائیں گے  
کب تک دہشتؤں کے سودائی  
غام انسان پر ظلم ڈھائیں گے  
کہتے کہتے وہ اتنا اوپ گئی  
ایسے اشکوں کی گہری جھیلوں میں  
وہ سکتی بلکتی ڈوب گئی  
میرا وعدہ تھا اس سے ملنے کا  
حوالوں کے جنے پہاڑوں پر  
صر کے بستے آبشاروں میں  
لیکن افسوس وہ نہیں آئی  
اس نے وعدہ کیا تھا ملنے کا

پوری نظم ایک مکمل اعتماد اور یقین محکم سے شروع ہوتی ہے اور اسی یقین محکم پر ختم ہو جاتی

ہے۔ اس نظم کی ایک اور خوبی اس کا ظاہری ڈھانچہ یا بہت ہے۔ موضوع بہت کے ساتھ اس طرح مربوط ہے کہ اس موضوع کے لیے کسی دوسرے ڈھانچے یا Structure کا تصور ہی نہیں ہو سکتا۔ مجھے نجاتے کیوں یہ نظم پڑھ کر، Emily Dickenson کی نظمیں یاد آئیں جن کے بارے میں ایک ناقد نے کہا تھا:

full bodied poems

جدلیاتی تقاضوں کو پورا کرنے کے لیے ہیں کہیں ”باغی پچھے ہوتے ہیں“ کو خانوں میں بائنا جاسکتا ہے، لیکن اس سے نظم کی وہ پراسرار کیفیت نمایاں ہونے میں مدد نہیں ملے گی جو بیانیہ اسلوب نے پہلے ہی قاری پر منکشf کر کے رکھ دی ہے۔

یہ نظم اپنے اندر جو موضوعات سمئے ہوئے ہے۔ اس میں تصور حسن، جزا و سزا، شناخت، اخلاق، شہرت، موت، خوف مرگ، وجود کا زوال اور انسان کی عظمت جواب صرف ذلت کے حوالے سے ہی پہچانی جاتی ہے۔ حنیف ترین کی جمالیات بچپن کی سرحدوں کو پھلانگتی ہوئی جوانی اور پھر ادھیر پن میں آتے آتے، اپنی مخصوص اخلاقیات سے الگ نہیں ہو پاتی۔ حسن اور سچائی میں اس کے یہاں کوئی فرق نہیں، یہ ایک ہی سکے کے چٹ اور پٹ ہیں۔

اس نظم سے حنیف ترین کا یہ بنیادی فلسفہ واضح ہو جاتا ہے کہ زندگی جمالیات اور فن سے الگ ہو کر فعال نہیں ہو سکتی۔ وہ تسلیم کرتا ہے کہ جیسے کے لیے مرنا لا بدی ہے۔ عرفان کی آخری منزل فنا ہے۔ وہ مشہور یوتانی مقولے، *content no man beautiful till his death* کے برعکس سوچتا ہے، اس لیے کہ زندگی اس کے لیے حسن کی معراج ہے۔ وہ خزانہ عمل کے طور پر دیکھتا ہے تو ”باغی پچھے ہوتے ہیں“ جیسی نظم کا خالق بن جاتا ہے۔ معمری نے اقبال کی زبان سے کہا تھا۔ ہے جرم ضعیفی کی سزا مرگِ مفاجات۔ حنیف ترین کا سوال اس سے الگ ہے، وہ ضعیف اور زبردست کی موت پر یکساں فوجہ کنائیں ہے۔ اس کا الیہ ہے کہ موت جیسے فطری عمل کو وحشیانہ بنانے میں مہذب ترین لوگ پیش کیوں رہے ہیں۔ یہ کہانی روم، مصر، غزنیاط، دلی، غرض، نجاتے کب سے زمین اور اس کے رہنے والوں کو لا پتہ بناتی رہی ہے۔ ۶ اویں صدی میں شاید حاتم کو اسی لیے کہنا پڑا تھا:

کیا زمانے کی ہوا ہو گئی سجان اللہ  
زندگانی ہوئی ہر ایک کی اب دشمن جاں

میں الاقوامی سماجیات کو ایک انسانی رویے کے طور پر برتنے اور بھجنے کے لیے جو باریک بھی حنیف ترین کے یہاں ملتی ہے، وہ اس کے فن پاروں کو حیات آمیز ہی نہیں بلکہ حیات آموز بھی بنادیتی ہے۔ وہ مقتول کی رثیب ہی نہیں، بلکہ قاتل کے کرب کو بھی اپنی گرفت میں لاتا ہے اور پوری فن کارانہ دیانت داری اور چاہکدستی کے ساتھ۔ شس الرحم فاروقی نے حنیف ترین کی کتاب ”زمین لاپتہ دھی“ کے دیباچہ میں بجا طور پر لکھا ہے کہ: ”... دنیا خود ہی بڑی ظالم اور پراسرار اور ا江山ی قوت ہے اور شاعر کی حیثیت کو وہ عام طور پر ناپسند کرتی ہے۔ اب رہے لفظ، بظاہر لفظ دنیا کی طرح ظالم پراسرار اور ا江山ی نہیں ہیں۔ لیکن ان کی حقیقت کو وہی جانتا ہے جو انہیں قابو میں لانے اور برتنے کی کوشش کرے، تب شاعر کو معلوم ہوتا ہے کہ لفظ تو دنیا سے بھی ا江山ی ہیں...“

حنیف ترین انہی خوش نصیب لوگوں میں سے ہیں جو اپنی شاعری میں دنیا کی ویچیدگی، گھرائی، ا江山یت، ظلم و ستم، جبروت و انبساط کو الفاظ کے ذریعے کاغذ پر لے آتے ہیں۔ لفظ اب ان کے لیے ا江山ی نہیں ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ حنیف ترین کی شاعری ماضی اور حال کے درمیان ایک تسلسل کا کام کرتی ہے:

پانی نے جسے دھوپ کی مٹی سے بنایا  
وہ واتیرہ ربط گزناں کے لیے تھا



سنگ بھی پھینکتا رہتا ہے کبھی ساحل سے  
اور پانی میں بھی ہچل نہیں ہونے دیتا



جن کا یقین، راہ سکوں کی اساس ہے  
وہ بھی گمان دشت میں مجھ کو پھنسے لے



رنگوں میں سفیدی کا اثر پھیل رہا ہے  
کیا شاخ شجر پر کوئی پھر نہیں آیا



صحرائی بشارت پر شاہین کے ذریعے  
بانغوں میں زمانوں سے کبوتر نہیں آیا



ڈاکٹر حامدی کشیری نے حنیف کی شاعری کا ان موزوں الفاظ میں تجزیہ کیا ہے:  
”حنیف ترین ایک بالغ نظر انسان کی طرح ملکی اور عالمی سطح پر زندگی اور اخلاق کی  
ذی احترام قدروں کی پامالی کے نتیجے میں پیدا ہونے والی پرائیڈگی اور تباہی پر نظر  
رکھتے ہیں۔ وہ اس غیر انسانی عورت کے محركات اور عوامل سے صرف نظر کر کے ایک  
سادہ اور رومان پسند اور خواب بیان انسان کی طرح آدروں کی ٹھکست کی المناکی کو  
محسوں کرتے ہیں:

موت جب بھی ہو گوش برآواز  
داستان حیات مت چھیزو  
ہو گئی ہے اک اک خوش معدوم  
غم میں ڈوبی ہے ذات مت چھیزو

حنیف ان منہ ب سورے روز و شب کے  
جوال پرندوں پر کیوں شرمندگی ہے  
اور پھر یہ شعر حنیف کی تجربہ پسند اور کس قدر خطر پسند طبیعت پر صادق آتا ہے:

میری تخلیق وجہ ارتقاء فن رعنی ہے  
لکیروں کے فقیروں ساختور میں نہیں ہوتی

زادہ زیدی نے عصری غزل کا مظہر نامہ کے عنوان سے ایک مضمون میں، غزل کے  
لئے رچاؤ اور بھاؤ کا ایک مدل تجزیہ پیش کرتے ہوئے یہ بھی لکھا ہے کہ حالیہ غزل نے اپنے

آپ کو ترقی پسندی اور جدیدیت دونوں کے اثرات سے آزاد کر دیا ہے۔ وہ نہ تو فارسی لفظیات کی بالادستی کو تسلیم کرتے ہیں اور نہ روایت کی آہنی پاسداری کہ انداز بیان پامال نظر آئے بلکہ ایک والہانہ اظہار کی متلاشی ہے (خیالات زاہدہ زیدی کے ہیں الفاظ میرے ہیں) اس سے مراد، روایت سے انحراف نہیں بلکہ ایک طرح کا سمجھوتہ بھی ہے، جس سے صحت مند تجربوں کی راہیں ہموار ہو جاتی ہیں۔

حنیف ترین کی شاعری زمان و مکان کی حد بندیوں سے بے نیاز ہے، اس لیے اس میں جیون شاعری کی تمام تر خصوصیتیں موجود ہیں۔ یہ صحیح ہے کہ اسالیب اور انداز بیان ہر دور میں تبدیل ہوتے رہتے ہیں۔ یہ تبدیلیاں اس لیے ناگزیر ہیں کہ زبان ایک ہی ڈگر پر نہیں رہتی۔ لفظیات تہذیبی، ارتقاء کے ساتھ ساتھ تغیر پذیر ہوتی ہے۔ بعضیہ اظہار میں بھی ارتقاء ایک تسلسل کے ساتھ آگے بڑھتا ہے اور مختلف تجربات ایک مشاق فن کار کو نئے سانچے اور نئی ہمیکتیں اپنانے پر مجبور کرتے ہیں۔ حنیف ترین کی "کشت غزل نما" ان کی اسی تجربہ پسند طبیعت کی آئینہ دار ہے۔ اس مجموعے میں غزل نما کا tormat استادانہ شان اور فن کارانہ طرح داری سے آزمایا گیا ہے۔ بعض اوقات ہمیکت کے نئے تجربے مواد کے ساتھ ہم آہنگ نہیں ہو پاتے۔

متن درہم برہم ہو جاتا ہے اور لفظوں کے بھندار کی صورت میں ایک چیستان وجود میں آتا ہے؟ جب کہ میں نے پہلے بھی عرض کیا۔ حنیف ترین کی ہر تخلیق full bofies مجدد نہیں بلکہ مجسم پیکر بن کر سامنے آتی ہے۔ غزل نما کی پیشتر تخلیقات اپنی جدید تر ہمیکت کے باوجود غزل کے مزاج سے ہم آہنگ ہے۔ کیونکہ ہر شعر ایک مکمل نضمون بن کر سامنے آتے ہوئے بھی پوری تخلیق کا ایک اندرونی تسلسل قائم رکھے ہوئے ہے۔ ملاحظہ ہو:

سنجلنے میں جو گرتا ہوں تو گر کر پھر سنجلتا ہوں

یونہی میں زندگی میں ٹیڑھی میڑھی راہ چلتا ہوں

میری پچان مشکل ہے

میں روز و شب بدلتا ہوں

مجھے تاریکیوں کا گھر نہ کہہ دینا

میں سورج کی طرح چھپ کر نکلتا ہوں

○

وادی کشمیر جب سے جسم و جاں بنی  
مجھ کو صحرائی تپش میں بھی بڑا آرام ہے  
دل کے کتبے پر مرے  
یقش خیر ا نام ہے  
ذیل کے غزل نما کے لمحے کے دھیئے پن کو ملاحظہ کیجئے:  
اشک شعلہ بنا، تتلیاں جل گئیں  
ساعتیں جب غم ہجر میں ڈھل گئیں  
ہنکا بکار ہی زندگی  
گردش جاں میں جل گئیں  
تال سر جب ملے  
وہشتیں ٹھل گئیں  
کچھی کچھاری خواہشیں  
موگ سینے پہ کیوں دل گئیں

بیسویں صدی ہر اعتبار سے نئے فکری، سائنسی، سماجی اور سیاسی تبدیلیوں کی صدی ہے۔ یہ صدی نئے راجحات اور تازہ تر خیالات اور عقائد کی صدی بھی کہلاتی ہے۔ ہر وہ دور جس میں سماجی ارتقاء تیزی سے ہوتا ہے، اپنے دامن میں نئی نئی اصطلاحوں کو بھی بھر دیتا ہے۔ اسی صدی میں Citizen of the world کی اصطلاح بھی وجود میں آئی، جو اپنے کثرت استعمال کے باوجود فرسودہ نہ ہوتے ہوئے بھی بے معنی بن گئی ہے۔ ابلاغ کے عالمی رابطے نے گلوبل ولیج تو قائم کیا، لیکن انسان کو اپنی جنم بھومی سے رشتہ توڑنے پر آمادہ نہ کر سکا۔ انسان بھلے ہی اپنے آپ کو تمام عالم سے منسوب کرتا پھرے، لیکن وطن عزیز کی مٹی

کی جو خوشبو اس کے وجود میں رچ بس گئی ہے، وہی خوشبو اس کی اصلی پہچان یا شناخت بن جاتی ہے۔ وہ اس گوت یا گاؤں کو بھول نہیں پاتا، جہاں اس نے نندی کنارے پہڑوں کی نرم چھاؤں میں، یا چوپال کے آس پاس مٹی کے گھروندے بنائے ہوں۔ دراصل وطن سے محبت کا تصور اتنی ہی قدیم ہے، جتنی قدیم انسانی تہذیب و تمدن کی تاریخ ہے۔ رنگ، نسل اور علاقہ گو کہ کم تری اور برتری کا تعین نہیں کرتا، مگر پہچان بہر حال قبیلوں کے ہی حوالے سے ہوتی ہے۔ گذشتہ صدی نے غریب الوطنی، حب الوطنی، ہجرت، بن پاس اور نقل مکانی جیسی اصطلاحوں کو ایک نئی معنویت عطا کی ہے جو بسا اوقات ان اصطلاحوں کی لامعیت بن جاتی ہے۔

حنیف ترین وطن سے دور اپنے وطن سے قریب ترین تعلق رکھتا ہے۔ وہ اپنی جنم بھوی کی مٹی سے جڑا ہوا ہے۔ وہ ارار کے ریگستانوں میں سنبھل کے چھوٹے سے گاؤں کو سراب کی طرح دیکھتا ہے۔ اس کا درون آج بھی برسات میں بھیگتا ہے اور ظاہر میں ارار کی دھوپ کا سائبان تانے حالات کی تپش اور جہد مسلسل کی تمازت سے نبرد آزمائے۔ اس کے یہاں طبیعت اور حب الوطنی کا یہ ملا جلا احساس، ایک نئی شعری فضا کو بنانے میں کافی مددگار ثابت ہوا ہے۔ حنیف ترین کے کلام میں چھوٹے چھوٹے وقوف کے بعد یہ فضا جاتی ہے، پھر غائب ہوتی ہے اور اس طرح تبدیلی کے عمل میں ہزاروں آئینہ خانوں پر چھا جاتی ہے۔ جہاں Images یا پیکر دل کا ہجوم ہے۔ یہی پیکر شعری تجربے میں ڈھل کر تخلیقی عمل میں تخلیل ہوتے ہیں اور کبھی غیر مرئی اور کبھی مجسم صورت اختیار کرتے ہیں۔

حنیف ترین کی نظموں میں *nostalgia* عام ذگر سے ہٹ کر دکھائی دیتا ہے۔ ہجرتیں ہدال بن جاتی ہیں، وجہ ملال بن جاتی ہیں اور بالآخر گردش ماہ و سال میں میرا یام بن جاتی ہیں۔ مجھ سے ایک مجذوب نے ایک بار کہا تھا، جو برسوں میں زندہ رہتا ہے، وہ مہینوں کو کھو دیتا ہے، جو مہینوں میں زندہ رہتا ہے، وہ ہفتوں کا زیاد کرتا ہے، جو ہفتوں میں زندگی گزارتا ہے، وہ دنوں کا نقصان اٹھاتا ہے اور جو دنوں میں وقت کا تھا ہے، وہ گھریاں، لمحے، پل چھن، غرض وقت کے آخری سب سے چھوٹے پیانے سے بھی ہاتھ دھو بیٹھتا ہے۔ ہجرتوں کے ایام کا حال بھی کچھ ایسا ہی ہے۔ اقبال نے شاید اسی لیے کہا تھا:

تو اسے بیانہ امروز و فردا سے نہ ماپ  
زندگی پیغم روں ہر دم جو والا ہے زندگی

حنیف ترین کی نظم "ایک خیال آتا ہے" پڑھنے کے بعد قاری کو بہت دیر تک اسی طرح کی کیفیت عطا کرتی ہے۔ یہ نظم زندگی کی Synamies سے زیادہ قریب ہے اور کتفیوں کے فلسفے کے نزدیک دکھائی دیتی ہے۔ اس میں ریتیں بدلتی ہیں۔ پادل اڑتے اڑتے پانی بر سانے لگتے ہیں۔ پھر باڑھ آ جاتی ہے اور ہر شے کو بہا لے جاتی ہے۔ زمین لاپتہ ہوتی ہے۔ سوکھا پڑتا ہے تو بخوبی ہم خواب ہے، تاقابل برداشت ہم سفر بن جاتی ہے۔ لیکن دکھائی دیتے ہیں۔ بھوک جو بڑی ہم خواب ہے، تاقابل برداشت ہم سفر بن جاتی ہے۔ وقت پھر کروٹ بدلتا ہے۔ خوشگوار ہوا کئیں روح میں تازگی بھرتی ہیں اور جسم ایک بار پھر ڈھول کی تھاپ پر رقص کرنے لگتے ہیں۔ نظم اسی کرب و انبساط، فریب و التباس اور بیغم و رجا کی معزکہ آدیائیوں سے گزر کر بعد حکمت آگے بڑھتی ہے۔ ایک خیال آتا ہے:

گھر سے دور یوں کاغذ  
آنسوؤں کے صحراء میں  
پھول سے کھلاتا ہے  
میری پیاری بیٹی ہے  
راہتی ہے الفت کی  
جو گلوں کے ہونٹوں پر  
خوشنما کہانی ہے  
اک رباب الفت ہے  
چشم و دل کی جنت ہے  
یاد آرہے ہیں پھر  
مجھ کو میرے دوپائکو  
نیعنی حماد اور یاسر

کشمیر کے ساتھ حنیف ترین کو خاص نسبت ہے۔ یہیں پرانہوں نے میڈیکل کالج میں

تعلیم پائی۔ یہیں پڑاکٹر شیم اختر کی صورت میں شریک حیات میر ہوئی۔ ”ایک خیال آراء حنیف ترین کا وہنی سفر نامہ ہے۔ اس میں بچپن، لڑکپن، جوانی، سفر حضر، زور، زر، زمین، یہ سب علامتیں پوری توانائی کے ساتھ شعری پیکروں میں ڈھل گئی ہیں۔ اس نظم میں وقت مختلف خانوں میں بنتا نہیں ہے بلکہ اقبال کے اس مصرع کے مصدقہ:

زمانہ ایک حیات ایک کائنات بھی ایک۔ ایک نئے انداز اور اسلوب سے مضمایں نو کے انبار لگاتا ہوا شاعر آگے کی طرف مستعدی سے بڑھتا چلا جاتا ہے۔

”کشت غزل نما“، ”کتاب صحراء“ اور ”زمین لاپتہ رعنی“ دغیرہ میں جو جو مشمولات ہیں ان کے بارے میں وثوق سے کہا جاسکتا ہے کہ حنیف ترین کا جہاں معنی منفرد ہے۔ اس کا سائی نظم اس کی شاعرانہ شناخت کا ایک بہت بڑا وسیلہ ہے۔ میں احمد ندیم قاسی کی تقدیم رائے کو اپنے دعوے کی دلیل کے طور پر پیش کرتا ہوں:

”حنیف ترین کی شاعری نیچر اور انسانی زندگی کے اذلی وابدی ارتباط و امڑاج کی اعلیٰ ترین مثال ہے۔ ان کی نظم اور غزل میں کم ہی ایسے مقامات وارد ہوتے ہیں جو اس کیفیت سے محروم ہوں۔ درستہ ان کی تمام شاعری آسمان، زمین، فطرت اور انسان، ماورائیت اور حقیقت کے طاپ کی نمائندہ ہے۔“

ان الفاظ کے ساتھ میں حنیف ترین کے یہ اشعار آپ کی نذر کرتا ہوں:

زخم ہرا جب ہو دے گا کل پرسوں میں  
سارا عالم چکے گا کل پرسوں میں  
خواب کا خیمه نور کی چادر سے ڈھک کر  
پر بخارہ چل دے گا کل پرسوں میں  
خوش اوقات سنہری رت میں آجانا  
اجڑا موسم سنبھلے گا کل پرسوں میں  
چھاؤں پر قابض ہر محراجتے کید و حنیف  
یہ ذرہ بھی چکے گا کل پرسوں میں

## حنیف ترین کی نظموں میں فکر انگیز پہلو

فکار کا دماغ ایک Catalyst کی حیثیت رکھتا ہے، جہاں دو قسم کے تجربات و احساسات اور جذبات جمع ہو کر آپس میں خشم ہوتے رہتے ہیں اور گل کی صورت اختیار کرتے ہیں اس طرح احساسات ان تجربات کے ہم معنی ہیں جو کچھ بھیم اور ناقابل فہم ہیں اور جذبات کا مفہوم اپنے تجربات سے ہے، جو زیادہ واضح، غیر بھیم اور ادراک پذیر ہیں۔

حنیف ترین نئے جذبات اور نئے تجربات کی ہی تلاش نہیں کرتے ہیں بلکہ اپنی نظموں میں عام روزمرہ کے واقعات اور مشاہدات کو مصروف میں لا کر ان میں نیا جذبی اور تصوراتی پہلو پیدا کرتے ہیں۔ غیر مرئی، دھندرے اور ناقابل فہم احساسات کو لطیف فتنی سانچے میں ڈھال کر انہیں صاف، ترتیب وار اور قابل فہم بناتے ہیں اور جذبات کی سطح تک اس طرح لاتے ہیں کہ توازن، رکھ رکھاؤ، شائستگی اور شرافت کے انداز بدل جاتے ہیں اور جزئیات اور مشاہدات میں تیزی اور گھبرائی نظر آنے لگتی ہے۔

حنیف ترین کی نظموں میں جو تحلیقیت شناختی ہے اس کا صحیح شعور زندگی کو قریب سے دیکھنے اور اپنے محسوسات قاری تک پہنچانے میں بڑی مدد دیتا ہے، جس سے قاری کے نقطہ نظر میں وسعت، لچک اور پُرمیڈی پیدا ہو جاتی ہے۔

کسی معاشرے کی اجتماعی اور انفرادی تغیریں اس کے ادب کا بہت بڑا ہاتھ ہوتا ہے اور ادب کے مجموعی ذہن کی صحت مندی قائم رکھنے کے لیے نظریہ شاعری کا وجود ناگزیر ہے اس طرح بالواسطہ یہ قاری کی وہنی تغیریں مدد دیتی ہے تو دوسری طرف ادب کے وقار کا بھی تحفظ کرتی ہے۔

شکست خور گی کے ساتھ اکثر افراد یا طبقوں میں جو وہنی پستی پیدا ہوتی ہے وہ بعض

قوموں کے ادب کو ایک خاص دور میں ابتدال، سو قیت اور طعن و تشنیع کی خطرناک را ہوں پر ڈال دیتی ہے۔ ایسے دور میں تمدن اور ثقافت کی صحیح اور غلط قدر روں میں امتیاز کرنا دشوار ہوتا ہی ہے لیکن ان کو ایک دوسرے سے ممتاز و محفوظ رکھنا اس سے بھی زیادہ مشکل ہو جاتا ہے۔ ایسی حالت میں ادب کے مجموعی ذہن کا توازن قائم رکھنے کے لیے حنیف ترین جیسے نفیات کے ماہر سامنے آتے ہیں اور اپنی تخلیقی اچھے سے ادب کے فروع کا ذریعہ بنتے ہیں۔

حنیف ترین اپنی نظمیہ شاعری میں زندگی کا تازہ خون دوڑاتے ہیں، اور زندگی کی ان گنت کشمکش، اجھن اور پریشانی کو مسکراہٹ اور چھپن کی قندیل سے روشن کرتے ہیں۔

نفرت جو بڑھی خون کے طوفان اُٹھیں گے  
بازاروں میں گلیاروں میں بم روز پھٹیں گے

پل پلیاں ہی کیا، ڈیم تک ٹوٹ بھیں گے  
یہ شہر یہ دیہات نہ آباد رہیں گے  
بھر جائے گی پارود کی بوساری نضا میں  
گھٹ جائے گا دم زہری آلود ہو ایں (۶ دسمبر ۱۹۹۲ء)

سانحہ پابری مسجد کے بعد ہندوستان کی سر زمین پر جونگا ناج ہوا، حیوانیت کی جو تصویریں لوگوں نے دیکھیں، دھماکوں اور چیخ دیکھا کے درمیان جنہوں نے اپنے رات دن گذارے، قتل، آگ زنی، اور لوٹ کھوٹ کا جو ماحدی گرم ہوا، اس سے ایک عام آدمی بھی دل گداختہ جن احساسات سے گذر رہا اس کی نقشہ کشی حنیف ترین نے بھی کی ہے۔ سات بند کی یہ نظم ایک الگ ماحدی میں لے جاتی ہے اور بہت کچھ سوچنے پر مجبور کرتی ہے۔ حنیف ترین کی ایک اور نظم "سوچ" ہے جس میں سوچ کے کئی زاویے بیان ہوئے ہیں:

اہو تیر اپے گی

سفیدی سر کو اک دن بخش دے گی

پسینہ بن کے ماتھے پا گے گی

تجھے کہہ کر بھنے گی

یہ آنکھوں کی نبی پیکر بڑھے گی

ارادوں میں پلے گی

تری آنکھوں سے نیندیں چھین لے گی  
جلن پلکوں کو دے گی

کبھی مھفل میں تنہا چھوڑ دے گی  
کبھی اک بوجھ خود تجھ پر بنے گی  
یونہی تاعمر تیرے ساتھ ہنس ہنس کر چلے گی  
تو گوئی سوچ یہ کندن بنے گی  
حیاتِ نو کے ہر اک زاویے کو  
کسی دن خود یہی روشن کرے گی

زندگی کو جیئے کا طریقہ ہر کسی کے لیے الگ الگ ہوتا ہے اسے بھوگنے اور برتنے کا  
انداز سب کا جدا گانہ ہوتا ہے۔ حنیف ترین نے ملک اور بیرون ملک گھوم کر زندگی کو دیکھا پر کھا ہے  
ان کے محسوسات اسی لیے منفرد ہیں:

کیونکہ اب مشینیں بولتی ہیں  
جھوٹ وجع بھی تولتی ہیں  
جسم و جان کی نیل، پیلی وار داتیں جان لیتی ہیں۔

(کپیوٹر کی لال بی جل گئی ہے)

مشینی زندگی ایک ایسا آراستہ مکان ہے جو دور سے عالیشان تہذیب کی نشاندہی  
کرتا ہے لیکن اندر داخل ہوتے ہی دراڑیں پڑی دیواریں، ہخنڈرات اور تہذیب کے شیرازے  
بکھرنے ہوئے ملتے ہیں:

مرے کانوں میں مشینی شور بھر کر رہ گیا ہے

مرا پیچھا یہاں رفتار سے ہے  
ایٹا مک دور ہے ہر چیز نے رنگت بدلتی ہے

پرانے قافیوں کی خنیتوں سے کون اب الجھے  
مجھے لکھنی ہیں رو دادیں

اپنی شکستوں کی

جو ان کے حسین ان اتفاقوں کی

## جنہوں نے خون رلوایا

(دارالفنون احسان کی)

یوگوسلاویہ کے خاتمے کے بعد قلب یوروپ میں بوسینا ہرز گیو بینا نام کی ایک مسلم مملکت وجود میں آئی تھی۔ اس وقت شاید کسی کو بھی یہ اندازہ نہیں تھا کہ وہ اپنے وجود کو ہر قرار رکھتے ہوئے اپنے پڑوی دشمنوں کی یلغار کا اس جانبازی سے اور جاں پاری کے ساتھ مقابلہ کرے گی اور ہمت مردانہ اس وقت تک جاری رکھے گی جب تک اس کے اوپر منڈ لاتا ہوا خطرہ دور نہیں ہو جاتا۔ بوسنیا پر یوروپ اور امریکہ کی مدد سے مسلسل سرب اور کروٹ ہم لوں کا سلسلہ جاری ہے اور لاکھوں لاکھ افراد شہید اور بے وطن ہو کر دوسرے ملکوں میں کس پری کی زندگی گذارنے پر مجبور کر دئے گئے ہیں ایک ایسی کربناک صورت حال سے یہ قوم دوچار ہے جس کا اندازہ لگانا مشکل ہے۔ یہ بوسنیائی مسلمان چہاں ایک طرف عالمی اداروں اقوام متحده، سلامتی کونسل، نوابستہ تحریک اور دوسری بین الاقوامی تنظیموں کی سردہبھری کاشکار ہیں وہیں وہ عالم اسلام اور مسلم تنظیموں عرب ایگ، اسلامی کانفرنس جیسے اداروں کی خاموشی کا بھی کاشکار ہیں۔ بوسنیا کی وادیوں، شہروں، قصبوں اور دیہات میں مسلمانوں کا خون پانی کی طرح اس لیے بہہ رہا ہے کہ وہ سفید فام تہذیب و تہذیب کے ٹھیکیداروں اور سیکولرزم اور لا دینیت کے علمبرداروں کی طرح تیلیٹ پرست نہیں ہیں بلکہ خدائے وحدۃ لا شریک پر ایمان رکھتے ہیں ان کی حالت زار سے پوری دنیا متاثر ہے اور حساس آدمی ان کی داستانیں سن کر اور پڑھ کر خون کے آنسو روئے پر مجبور ہو جاتا ہے۔

زندگی کو مت چھینڑو  
یہ ہے چھینی ناگن  
دیکھنے میں پیاری ہے  
کاشنے کی عادی ہے  
کرب جاں بڑھاتی ہے  
اور ہمیشہ ماضی کے  
نوئے گنگناتی ہے

(زہریلی ناگن)

دنیا دیکھنے کا جو تجربہ حنیف ترین کو ہے ویسے موقع بہتوں کے حصے میں نہیں آتے، اچھائی اور برائی دونوں کا موازنہ کرنے کے بعد دنیا کی تبے ثباتی کو انہوں نے کچھ اس طرح اجاگر کیا ہے:

اور لوگ یہاں ہیں ایسے بھی  
جن کی فکریں اور تحلیقیں  
سرتا سر بار و بھری ہیں  
پانکل ایتم بزم جیسی ہیں  
اک روز جو پھٹ ہی جائے گا  
رُنگیں دنیا، شعلوں میں فنا ہو جائے گی

(چھ باتی رہ جاتے ہیں)

بعض اوقات سائنس کو تہذیب کا حریف سمجھا جاتا ہے اکثر سائنس کا مطالعہ ایسے طریقوں سے کیا جاتا ہے جن کو تہذیبی کہنا دشوار ہے۔ یہی حال ادب کے مطالعہ کا بھی ہے۔ لیکن شاید سائنس کو اس کے عمدہ مقاصد سے ہٹا دینا نہبتا زیادہ آنسان ہے۔ خاص طور پر یہ اس صورت میں ہوتا ہے جب سائنس کے موضوع بحث کو مخصوص حقائق کا مجموعہ یا مختص علیحدی کی استعمال کا ایک ذریعہ سمجھا جائے، لیکن اس کی تہذیبی اہمیت نہ پہچانے جانے کی ایک بڑی وجہ سائنس کی اصطلاح کا محدود طرزِ استعمال ہے۔ سائنسی مطالعہ کسی مخصوص شعبے میں صحیح اور منظم طریقے پر معلومات حاصل کرنے کی کوشش ہے۔ اسی کوشش کی ایک شکل مشینیں ہیں اور جدید ایجاد کپیوٹر ہے۔ مشینوں نے ایتم کو جنم دیا ہے اور چاند تاروں پر انسان کو کندیں ڈالنے میں مدد دی ہے۔ لیکن اس کا دوسرا رخ بھی ہے جس کی طرف حنیف ترین نے واضح اشارے کئے ہیں۔

محبھے محسوس ہوتا ہے  
مشینیں ایڈس کی بیماری بن کر  
آج کے انساں میں داخل ہو گئی ہیں  
نشیلی گوکیوں کی شکل ہیں تیدیل ہو کر  
آدمی میں پل رہی ہیں

اور ان سے

آدمی اب ڈر رہا ہے

موجودہ القدارِ زندگی میں نمایاں تبدیلیاں پیدا ہو چکی ہیں۔ آسائش کے بڑے بڑے  
ٹھیکے نئے سامان اور ذرائع وجود میں آپکے ہیں، بچلی اور جو ہری تو انائی کی مدد سے مشینیں ہزاروں  
انسانوں کے بد لے کام کر رہی ہیں، بازاروں میں پارکوں میں کھیل کے میدانوں میں تل رکھنے کی  
جگہ نہیں ہے، ہر طرف شور ہے ہر سونگامہ ہے، ایسی حالت بڑے شہروں میں زیادہ ہے، آدمی  
مشینیں بن کر رہ گیا ہے سکون اور شانستی مفقود ہے، معاش اور معاشرت کا مسئلہ بڑھا ہوا ہے۔  
فرصت کے اوقات مل بیٹھنے کے لمحات مختصر ہو چکے ہیں، خارجی حسن و آرائش کے لیے دولت زیادہ  
صرف ہو رہی ہے۔ داخل کی دنیا ویران پڑی ہے، انا، خودداری، جمیت مٹ رہی ہے، آدمی کا آدمی  
پر سے اعتماد اٹھ رہا ہے، خود غرضی اور خود پرستی بڑھ گئی ہے، عفت و عصمت بھرے بازاروں میں  
فرودخت ہو رہی ہے، اگر پہ نظر غارہ دیکھا جائے تو آج کی زندگی کے شیرازے بکھرے ہوئے ملتے  
ہیں۔ ایسے میں حنیف ترین نے بھوک کی شدت کو تجھی سے محسوس کیا ہے اور القدارِ زندگی کا تاثرہ پانہ  
اسی کے گرد بنایا ہے:

تم جھوٹے ہو  
کیا کھاتے ہو جھوٹی قسمیں  
کیوں چھلکاتے ہو آنکھ سے آنسو  
میرے غم میں مجھ کو تسلی  
آخر کب تک دے پاؤ گے  
مان لیا تم میرے ہو  
میری محبت تم کو ملے گی  
میں بھوکا ہوں  
تم بھوکے ہو  
جیتے جی سب ہی بھوکے ہیں  
روٹی کپڑا، چینی آٹا  
گوشت مسالہ سگریٹ چائے

اور نہ جانے کتنی اشیاء

بھوک سیئنے اپنے جسم و جاں میں

اس دھرتی پر

دور خلاء میں

غور سے دیکھو گے تو، تم کو نظر آجائیں ایسے انسان

حیف ترین نے بوسنیا پر ظلم و جر کوشش سے محسوس کیا ہے:

یہ کیسے لوگ ہیں کہ جو

چباچبا کے گھاس کو

بھلا کے بھوک پیاس کو

سیئنے درود یا س کو

اٹھائے اپنے ہاتھ میں، خود اپنی اپنی لاش کو

لگے ہیں کوششوں میں اس میں پھر سے سائیں ڈال دیں

تھمی زمیں پر حق کا کوئی کہکشاں اجالدیں

مدافعت کی ڈھال کونے سروں کی تال دیں

بوسنیا کے ان بے قصور مسلمانوں کی حالت زار کا حیف ترین نے بہت خوب نقش یوں کھینچا ہے:

لٹی ہیں جن کی عصمتیں وہ رو میں بلبلاتی ہیں

پچک گئے جو بھوک سے وہ پیٹ تملاتے ہیں

بلا کی ٹھنڈ سے جہاں پر گرم سائیں جنم گئیں

جو ان بوڑھی نبضیں بے علاج و بے دا جہاں

پھر ک پھر ک کھتم گئیں

جہاں پر ہجرتوں میں کتنی بستیاں اجز گئیں

لیکن ان سب کے باوجود دشی سربوں سے بغیر بڑے بھیاروں کے مقابلہ کرتے رہنے کی بوسنیائی

مسلمانوں کی ہمت و جرأت کی دادوئی پڑتی ہے۔ اس لیے حیف ترین بھی پر امید ہیں:

یہ مر فروش و سر بلند

یہ دین حق کے کار بند

شجع نذردار جمند  
بھر کے ایک ہی زقد

سارے دشمنانِ دیں کے ایک ایک وجود کو  
ملا کے خاک میں سکون کا سائنس لے سکیں گے یہ

(ایک صلیبی جنگ بوسنیا)

کڑوا تیکھاچ تو یہی ہے  
سب بھوکے ہیں  
چاند، زمیں، سورج، تارے سب  
اک بندھن سے بندھے ہوئے ہیں  
لیکن.....  
میں بھوکا ہوں..... تم بھوکے ہو۔ جو زندہ ہے وہ بھوکا ہے۔ چار دنوں کی اس  
دنیا میں۔

حنیف ترین کا شاعرانہ ذہن ایک منفرد بصیرت و صلاحیت کا مظہر ہے، انہوں نے بہت  
سارے موضوعات پر نظمیں لکھی ہیں اور ازی الم انگلیز یوں کو انوکھا ذریعہ اظہار کیا ہے:  
راتوں میں ہم کب سوتے ہیں  
کس کا لہجہ، کس کی باتیں  
شج کی صورت ہم بوتے ہیں  
دل کے بخرا صحراؤں میں  
کس کے دم سے بہے ہریاں  
کون ہمارے سارے بدن سے  
روز ہی لپنا رہتا ہے  
وہ کوئی اپنا ہے  
یا بس اک سپنا ہے

حنیف ترین کی نظموں کی اہم خصوصیت یہ ہے کہ حالات، مشاہدات اور تجربات نے  
آن کے کیوں کو تباخیوں کے بمراہ و سعت دی ہے، اور زبان و بیان چیزیاں اور اظہار و ذریعہ اظہار کی

ہم آہنگی لطافت و حلاوت بھی ان کی نظموں کی انفرادیت میں شامل ہے۔ ان کی نظموں میں بیانیے معنویت کے تہہ نشیں افکار و خیالات کے سوز و گداز کو واضح طور پر محسوس کیا جاسکتا ہے۔ ان کے یہاں احتجاج کارنگ و آہنگ نہیں ملتا بلکہ نکست و ہزیست کی غم انگیز رے ملتی ہے جو نہایت شفاف اور فکر انگیز پہلو رکھتی ہے۔

## ڈاکٹر حنف ترین—اکیسویں صدی کا شاعر

**ڈاکٹر حنف ترین** کے تازہ ترین شعری مجموعہ "ابانیلیں نہیں آئیں" کو سمجھنے کے لیے فلسطین، افغانستان، عراق اور مغربی ایشیا کے حالات کو سمجھنا انتہائی ضروری ہے۔ یہ مجموعہ "فلسطین" اور "عراق" پر جابرانہ اور وحشیانہ طرزِ عمل کے خلاف ایک احتجاجی آواز ہے، ایسی آواز جو طاقت کی مرعوبیت سے آزاد ہے اور ادبی سطح پر ظلم و استبداد کے عمل اور روغنمی کی مظہر بھی۔

حنف ترین کا یہ شعری مجموعہ "رشل دائی کوری" کے نام معنوں ہے جس سے بخوبی اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ شاعر اس شخصیت کے کردار کی غلطت ہی سے متاثر نہیں بلکہ اس پر یہ انسانیت کے جذبہ ایثار و جانبازی کو روح کی گہرائیوں میں اتار چکا ہے۔ اس حقیقت کا اعتراف وہ اپنے طویل بیانیہ موسیٰ میں اس طرح کرتا ہے:

اس نے وعدہ کیا تھا ملنے کا  
کفر داروں کے گلابوں میں  
غزہ کے بھری بزرہ زاروں میں  
کل جہاں "رشل دائی کوری" نے  
بڑھ کے بلند وزروں کو روکا تھا  
منہ پہ میہونیوں کے تھوکا تھا  
حق کی خاطر گنا کے جان اپنی  
لاج انسانیت کی رکھ لی تھی  
جس کا ایثار، ظلمت شب میں  
ثونے تاروں کی روشنی ہے بنو ز۔

کل کو جو آناتاپ نو بن کر  
زندگی کی خیا بکھیرے گا  
کیوں اس انسانیت کی دیوبی کا  
اسی مغرب کو اعتراف نہیں  
اپنے پلچر کو جو زمانے میں  
سب سے افضل قرار دیتا ہے  
لیکن اس "رشل والی کوری" کو  
جس نے حق کے لیے گناہ کر جاں  
امن عالم کے خیر خواہوں کو  
زندہ رہنے کا فن سکھایا ہے  
ایک حاس شاعر مشرق  
پیش اپنا سلام کرتا ہے  
نام پر اس کی شاعری اپنی  
غیر سے اتساب کرتا ہے

یہ مجموعہ تین حصوں میں منقسم ہے۔ "باب فلسطین" میں فلسطین سے متعلق مشکلات اور کچھ غزیں شامل ہیں اسی طرح "باب العراق" میں عراق کے حوالے سے مشکلات اور غزیں شامل کی گئی ہیں۔ تیرے باب یعنی "شاعری حسن ہے خیالوں کا" میں جو منظوم اور غزلیہ شاعری شامل ہے وہ کسی خاص موضوع سے تعلق نہیں رکھتی۔

ڈاکٹر حنیف ترین نے اپنے ایک آزاد موسیخ "نظر جاہب آسمان کب تک" میں مسلمانوں کی بے حسی، عہدوں کے لامتحب کی بے ضمیری اور مغرب کی شاطر انہ چالوں کی بڑی خوبصورت عکاسی کی ہے۔

ابا بلیس قیادت کی اتنا کو  
کر سیوں کی کابوں میں  
قید کب کا کر چکی ہیں  
نشاؤں میں ہماری زرد ہایوسی

صدی پھر سے پریشان اڑ رہی ہے  
اور ہم دنیا کے مظہر میں  
خود اپنے والیوں کے ..... پا توبے حس کبوتر ہیں .  
یہ جب بھی چاہتے ہیں  
..... اپنے جالوں میں پھنسا کر  
..... با میں بازو کی نرالی ..... یا نئی نسلوں کے بچوں  
..... اور فلک رفتار جستوں سے  
نشانوں کو جھپٹنے کا صلیبی تجربہ کر کے  
ہمارا خون پی کر، گوشت لکھاتے ہیں

قرآن حکیم میں جب شہ کے بادشاہ کے گور زا برمۃ الاشرم کے خانہ کعبہ کو مسافر کرنے کا  
اشارة سورہ نیل میں کیا گیا ہے کہ ”ہم نے ہاتھیوں کے لشکر والوں کو (جو خانہ کعبہ کو ڈھانے  
کے لیے چڑھے تھے) پرندوں کے غولوں کے ذریعے لکنگریوں کی پارش سے تباہ کر دیا۔“ حنیف  
ترین کے یہاں ”ابانیل“ کا استعارہ اسی سورۃ سے مأخوذه ہے۔ اردو والے ابا نیل کا الفاظ مخصوص  
چڑیا کے لیے استعمال کرتے ہیں مگر حنیف کے یہاں یہ لفظ ”غیبی مدد“ کے بلیغ استعارے کے  
طور پر استعمال ہوا ہے جو بغیر حرکت و عمل کے ممکن نہیں۔ مثلاً نہ کورہ موٹھ کا یہ حصہ:  
ابابیلوں کی چاہت ہے تو انہو!

اسی ساعت

اسی ایقان کی مانند عہد آہنی کرو  
تمہاری جس نے کل دنیا سنواری تھی  
انھو! جاؤ!

ابابیل میں تمہیں نجح و ظفر کا راستہ پھر سے بھائی ہیں  
انھو! پھر آگ اور پانی سے کھیلو!

اور اسی کے ساتھ غزل کا یہ شعر بھی اسی نقطہ نظر کا غماز ہے۔

پھر ابا بیل میں اتر میں غیب سے  
ہوتا گر صاحب عمل فریاد میں

قطع نظر اس کے مسلمانوں کی اجتماعی اور انفرادی بربادی، پستی میں مغربی طاقتون سے  
مرعوبیت، انہیں اپنارہنماء، آقا اور سرپرست تصور کرنا، حق پرستی کے راستوں سے فراریت،  
دھوکہ اور مکروہ فریب کے عناصر کو خود میں جذب کر لینا، اقتدار کے لیے خدا اور رسول کے  
قوانين کو بالائے طاق رکھ دینا وغیرہ وغیرہ کو نظر انداز نہیں کیا جاسکتا۔ اس سلسلے میں ان کا ایک  
خوبصورت اور مختصر موضع "میرے اللہ میاں" کا مطالعہ خصوصی اہمیت رکھتا ہے:-

ہوں ثوابوں عذابوں کے اب درمیاں  
میں پرستارِ حق، نورِ ایمان کا پاسباں  
کیوں نہ رد آزم؟

قبضہ جبر میں ہیں زمین و زماں  
خوف آسودہ ہے فرحتوں کا جہاں  
لرزائ لرزائ سماں  
اڑ رہے ہیں خلاوں میں بن کر دھواں  
کلکش کی صعوبت کے کوہ گراں  
(الام، الام)

رُنگِ انسانیت بے نشاں  
بن گئی میری تذلیل کی داستان  
راز کیا ہے بتا؟

میرے اللہ میاں---میرے اللہ میاں

عنوان میں مجھ کی تخلیک کا باریک پہلو طاقت کے جبر سے ماحول کی ہیبت ناکی اور زندگی  
کی اکتاہست کو واضح کرتا ہے۔ ماحول کی ہیبت ناکی کی عکاسی موضع میں موجود ہے مگر منجھی اور پسی  
ہوئی آواز میں اپنے پرستارِ حق ہونے کے اظہار کے ساتھ اپنی ناتوانی کی تذلیل کا سبب قرار تو  
ریا گیا ہے مگر آخری مصرعوں میں یہ سوال معنی خیز ہے کہ "راز کیا ہے بتا؟ / میرے اللہ  
میاں / میرے اللہ میاں۔ یہ مصرع پڑھتے ہی دوسرا مصرع ذہن میں اُبھر کر پھر کئی سوال  
پیدا کر دیتا ہے مثلاً پرستارِ حق ہو کر ناتوانی کا احساس کیوں ہے؟ کیا کوئی نورِ ایمان کا پاسباں ذات  
کا شکار ہو سکتا ہے؟ اور یہ کہ کہیں حق گو اور صاحبِ ایمان ہونا ہی توضعف اور ذلت کا موجب

نہیں ہے؟ ان سوالات کا جواب ”باب العراق“ میں شامل موضع ”نظر جانب آسان کب تک“۔ ”ذرنے والے تو روز مرتبے ہیں“ میں موجود ہے مگر نئے عالمی تہذیبی نظام، جس کی جزیں سفاکانہ جبر، دھوکہ و ہزی اور اقتدار و حصول زر کی خاطر تمام انسانی قدریوں کی پامالی سے نشوونما پڑھی ہیں۔ حنیف ترین کی کڑوی غزل کا یہ شعر:

اصول، ضابطے، قدریں، روایتیں، قانون

عدو کے دار سے پہلے انہیں تباہ کرو

عدو سے مقابلہ کے لیے انسانیت پر مبنی تمام قواعد و ضوابط کو نظر انداز کر دینے کا جواز فراہم کرتا ہے کیونکہ عدو سے نبرد آزمائی کے لیے نئی تہذیب پر عمل پیرا ہوئے بغیر زندگی کی کوئی جنگ نہیں جیتی جاسکتی۔ لیکن کیا واقعی شاعر اس ذلت آمیز فتحیابی کا دل سے خواہاں ہے؟ اور وہ اپنی ناتوانی (جو صرف زندگی کو سچائی کے راستے پر گامزد رکھنے کی وجہ سے پیدا ہوئی ہے) کے نتائج کو دیکھ کر اپنی ایمانی قوت کو کھو چکا ہے؟ اس حقیقت کا انکشاف شعر کی خارجی سطح پر موجود موجز معنیت سے نہیں کیا جاسکتا بلکہ شعر کے حقیقی معنی لجھے میں موجود طنزیہ عناصر میں تلاش کرنے چاہیے۔ یعنی انسانی قدریوں سے بے نیاز عدو کے حربوں سے تحفظ کے لیے روایت، قانون اور دیگر عظیم انسانیت کے حاصل اصولوں کو پالائے طاق رکھ دینا ہی اس لیے ضروری ہے کہ عالمی معاشرہ اب حق و صداقت کے عناصر سے بے نیاز ہو چکا ہے۔ اسی طرز کا ایک آزاد موضع ”مصلحت کیا بزوی کھلائے گی۔“ بھی ہے اور مگر آمیز مغربی میڈیا اور ان کی جعل سازیوں کی پول پی ”اعلیٰ تہذیب کا دیکھنے یہ چلن۔“ میں کھول دی گئی ہے۔

ایکسویں صدی کی آمد سے قبل پوری دنیا عجیب سی مرتون میں گم تھی لیکن جوں ہی ۲۰۰۰ء، آیا ایک سال کا مغالطہ ذال کر بھنوں کا آغاز کر دیا گیا کہ نئی صدی کا یہی سال ہے یا ۲۰۰۱ء یہ بھی ایک سازش تھی (جب کہ دنیا جانتی ہے کہ ۲۰۰۰ء اگر ام ایک کلو ہوتا ہے اس پر مزید ایک گرام کا اضافہ دوسرے کلو کا حصہ) بہر حال نئی صدی بے اعتبار جنلی سازش ۲۰۰۱ء سے شروع ہوئی اور رقص دسرو دا در شراب و کباب کی محفلوں کے ساتھ خوش فہمیاں مد ہوشیوں کی نذر ہو گئیں اور پھر... دنیا کو جدید ترین ہتھیاروں کی شرمناک تباہیوں سے دوچار کر دیا گی۔-- در لذ فریڈ سینٹر کی تباہی کے بعد مغربی میڈیا نے جس لفظ کو بغیر کسی تشریح کے سب سے زیادہ شہرت دی وہ تحالفظ ”دہشت گرد“۔ جس کا عملی طور پر اخلاق کیا گیا صاحب شرع

مسلمان پر اور ان کے اذے ہٹا بت کیے گئے اسلامی مدارس۔ ڈاکٹر حنفیہ ترین نے اپنے مختصر موجہ میں اس حقیقت کو کس خوبصورتی سے پیش کیا ہے۔ ملاحظہ کیجئے:

مسجد کے بینار سے ابھری آذانیں  
کتب سے پھوپھو کی اٹھتی آوازیں  
کالے بر قعے، بزر دوپٹے، شرم و حیا  
داڑھی، ٹوپی اور چوڑے چکلے شانے

یہ سب ”دہشت گردوں“ کی پچانیں ہیں  
امن سے جینا جن کا دو بھر ہوتا ہے  
اور جینا بھی موت سے بدتر ہوتا ہے

شائستہ تہذیب کے وارث سمجھائیں؟  
”دہشت گردی“ کیا ہوتی ہے بتلائیں؟  
کیا ہیں حقوق انسانی یہ فرمائیں؟

اس لظم کی بڑی خوبی اختصار اور جامعیت ہے۔ صریح نمبر ۳، ۴، ۵ قافیہ سے عاری ہیں جب کہ دیگر صریح اس التزام سے مبرہ نہیں ہیں یہ اجتہاد تخلیق کو پابند لظم سے معرا موچ کے حدود میں داخل کر دیتا ہے۔ معرا، آزاد اور نشری موشحات کی خوبی ہی یہ ہوتی ہے کہ اس میں کسی روایتی پابندی کو برتنے کے بجائے انفرادی آزادی کو اس طور بروئے کار لایا جا سکتا ہے کہ صنف کے مخصوص تقاضے مجرد ہونے ہوں لیکن یہ تقاضے بھی کسی مخصوص شوری کو شش میں مواد و موضوع کے اظہار میں مانع نہیں ہونے چاہئیں۔ متذکرہ موچ میں یکساں لحن کی بازگشت کسی شوری تراش خراش کا نتیجہ نہیں ہے اور نہ ہی مواد و موضوع کے اظہار میں آورد کا شہر پیدا ہوتا ہے۔ دس صریحوں پر مشتمل یہ شعری تخلیق معنوی اعتبار سے ”کوزے میں سمندر“ کے مصدقہ ہے۔

ڈاکٹر حنیف ترین مابعد جدید عہد کی لا تحریک نسل کے قد آور شاعر ہیں اور ان کی شاعری میں مختلف تحریکات و نظریات کا خوبصورت امتزاج بھی موجود ہے لیکن زیر بحث شعری مجموعہ اردو شاعری کا واحد ایسا مجموعہ ہے جسے اکیسویں صدی کا عظیم کارنامہ قرار دیا جاسکتا ہے۔

## فلکر اور جذبہ: حنیف ترین

حنیف ترین اردو کے معروف ترین شاعر ہیں۔ سنجیدہ ادبی حلقوں میں ان کا نام احترام کے ساتھ لیا جاتا ہے۔ سیکڑوں ایسے شاعر ہیں جن کی کرمیہ ہونے تک کوئی مقام حاصل نہیں ہوتا۔ حنیف ترین ابھی جوانی کی پہلی سیر ہی پر کھڑے ہیں اس لیے وہ شاعری کے حوالے سے کم عمر ہیں۔ ان کی شاعری کو دیکھ کر یہ مانتے ہی بنتی ہے کہ انھیں جوراہ شناخت مل چکی ہے وہ بجا طور پر اس کے حقدار ہیں۔

اردو ادب کی دنیا وسیع و عریض ہے۔ اس میں اپنا وجود منوانا جوئے شیرلانے کے مترادف ہے۔ وجود منوانے کا مسئلہ قلم کار کی اردو زبان کے ساتھ ایک غیر مشروط کمٹھٹ (Commitment) کا متقاضی ہے اور اس صنف تھن کے ساتھ بھی پر خلوص دا بستگی اور ریاض کا معاملہ اور ماجرا ہے جسے قلم کار اپنے اظہار کا وسیلہ بنائے۔ زبان کے فروع کے ساتھ حنیف کی کمٹھٹ کا اس سے بڑھ کر اور کیا ثبوت ہو سکتا ہے کہ ردش عام کے برخلاف حنیف نے اپنا مجموعہ کلام یادوسرے رشحات قلم چھپوانے کے بجائے استاد تھن جناب ظہیر غازی پوری کے فن اور شخصیت سے اردو دنیا کو متعارف کرانے کی غرض سے ایک کتاب مرتب کی۔ بالواسطہ یہ اردو زبان کی ترویج و اشاعت کی سمت اخھایا گیا ایک قابل تقلید قدم ہے۔ زبان کے ساتھ اس کمٹھٹ کے پیش نظر حنیف صاحب کے بارے میں کچھ لکھنے پر میرے دل نے آمنا و صدقہ قا کہا۔ مزید اردو زبان سے میری والہانہ محبت نے میرے قلم کو انگلخت کیا۔

آج کل اردو دنیا میں گروہ بندی اور دوست نوازی کا کسی جھجک کے بغیر مظاہرہ کرنا کوئی معیوب بات نہیں سمجھی جاتی۔ پہلے یہ نامناسب عمل کم بلکہ بہت ہی کم تھا۔ اس استثناء کے بجائے یہ معمول کی اور معمولی بات سمجھی جاتی ہے۔ اس کے سبب ممکن ہے کہ کچھ ایسے ویسے لوگ کیسے کیسے بن گئے ہوں مگر اردو زبان و ادب کو کتنا نقصان ہو رہا ہے اس کا اندازہ کرنا کوئی مشکل نہیں۔ کسی بھی

نقطہ نظر یا زاویہ نگاہ سے اس صورت حال کا تجزیہ کیجیے۔ نتیجے میں ایک ہی بات سامنے آئے گی۔ اس سے اردو شعرو ادب کا معیار ہی نہیں گر رہا ہے بلکہ اردو زبان کا دائرہ اثر بھی کم ہوتا جا رہا ہے۔ ایسا اس لیے ہے کہ جنوب قاری کو عمدہ اور معیاری افسانہ یا شعر پڑھنے کو نہیں ملتا تو وہ اپنی ذہنی آسودگی کے حصول کے لیے دوسری زبانوں کے ادب کو پڑھنا شروع کرتا ہے۔ نئی حرارتیں، نئی جراحتیں اور نئے چدبوں اور فلکر کی نئی جوانانگا ہوں سے خود کو شاد کام کرنے والے اردو سے خاصے مایوس سے لکتے ہیں۔ اس کے لیے بہت حد تک ہمارے ناقہ دین ذمہ دار ہیں جو گروہی تقاضوں اور علاقائی مصلحتوں کے تحت کسی اچھی تخلیق کو پست یا کسی معمولی تخلیق کو آسمان تک اٹھانے میں کوئی عیب نہیں سمجھتے۔ اس پر مستزرا دیہ کہ ”نقد“ کے عوض ”نظر“ کرنے کا رجحان بڑھا جا رہا ہے۔ اسی طرح ”چندہ ادب“ اچھے اچھے رسالوں کی زینت بن رہا ہے۔ ”چندہ ادا کرو، غزل چھپواو“ یہی ایک اشتہار چھاپنا پاٹی رہ گیا ہے۔ ویسے رطب و یابس چھاپ کر اکثر رسالے Indirectly سراپا یہی اشتہار دیتے ہیں۔ سمجھیدہ قاری اسی لیے آج کے اتنی فیصد ادب کو ”چندہ ادب“ کہتے ہیں۔ یہ سارے حقائق یہ ثابت کرتے ہیں کہ ادب میں سیاست (گروہی اور علاقائی ادیب نوازی کے حوالے سے) اور تجارت (نقد کے عوض ”نظر“ کرنے کے حوالے سے) شامل ہو چکے ہیں جن کے سبب ”وذی القریب“ کی فوکیت کی تنقید فروغ پار ہی ہے اور کھرا کھونا کھرا بنا یا جا رہا ہے۔ اس قابل نفریں عمل میں حنیف ترین جیسے جینوں شاعر کو آج بھلے ہی ”وابن السبیل“ سمجھا جائے مگر کل یقیناً حنیف ترین کا ہو گا۔ اس حنیف ترین کا جس کی شاعری مجموعی طور پر ایک ہی تاثر قائم کرتی ہے کہ حنیف ترین ایک جینوں شاعر ہے۔ یہ محض ایک دعویٰ نہیں ہے اس دعویٰ کی دلیل حنیف ترین کی شاعری ہے۔

جیسا کہ عرض کیا جا چکا ہے کہ ”نقد“ کے عوض ”نظر“ خرید کر کئی لوگ بے شناختی کی شناخت خریدنے میں لگے ہوئے ہیں اور حق یہ ہے کہ وہ خاصے کا میاب بھی ہیں۔ ایک اور راستہ یاران میکدہ ادب نے یہ تلاش ہے کہ سو قیانہ مزاج کا ادب تخلیق کر کے نام کماو اور یہ سوچو کہ اس سمت میں قدم بڑھاؤ کہ ”بد نام“ اگر ہوں گے تو کیا نام نہ ہو گا۔ اس رستے کے ”مسافر“ قلم کا رجھی بد نامی کے توسط سے نام کمار ہے ہیں۔ حنیف ترین پر یہ دونوں ہی راستے کھلے تھے۔ چاہتے تو اپنے لیے نام خریدتے یا ایسی شاعری کرتے جو ادب سوز ہوتی مگر نام تو انھیں مل جاتا۔ ان کی کیفیت مزاج سے تاہم دوسری ”صفت“ سے متصف ہونا ناممکن تھا (ہے) اول الذکر راستے پر ان کے قدم اس لیے نہیں اٹھ سکتے تھے کہ ان کے پاس کہنے کے لیے کیا کچھ نہیں تھا (ہے) اور کہنے کا ایک اسلوب،

ایک انداز اور ایک طرح ہے۔ وہ شاعر جو اس طرح کے خوبصورت اور تہجدار شعر کہہ سکتا ہو کہ:

طویل رات کے ہر در پہ جا کے رو آئے  
جنھیں خود اپنے ہی خوابوں کی راحتیں نہ ملیں

ادا سیوں کے سکھلو نے جائے طاقوں میں  
کچھ آنکھوں کو بھی تنفسی شرارتمیں نہ ملیں

وہ کیسے سمجھی کی عامیانہ شاعری کرنے کی جماعت کر سکتا۔ مذکورہ دونوں اشعار میں اداسی اور ماہی کی ایک واضح کیفیت ذہن کو اپنی گرفت میں لیتی ہے۔ میرے نزدیک شعر مجملہ دوسری خصوصیت کے ایک کیفیت کا ہی نام ہے۔ اگر کوئی شعر پڑھ کر واقعی ایک کیفیت طاری ہو جائے تو شعر سے متعلق تمام لواز مات کی عدم موجودگی اس کیفیت میں تخلیل ہو جاتی ہے۔ اگر شعر دوسرے لواز مات کو بھی پورا کرتا ہو اور قاری پر کیفیت بھی طاری کرتا ہو تو کیا کہے۔ ان دو شعروں پر بھی کیا کہیے کی داد بے ساختہ منہ سے نکلتی ہے۔ ان شعروں میں جس اداسی اور ماہی سے سابقہ پڑتا ہے اس کے بغیر زندگی یکسانیت زدہ نکلتی ہے۔ رنج غم، ماہی، اداسی زندگی کی دھنک کے وہ رنگ ہیں جن سے فوری طور پر یہ ثابت ہوتا ہے کہ زندگی محض انبساط نہیں۔ متفاہیت زندگی کا حسن ہے اور حنیف اس رمز سے واقف گلتے ہیں۔ ان دو اشعار میں حنیف نے بھی کچھ کہا ہے۔ اپنے قاری کو زندگی کے ایسے پہلو سے جسے انسان عام طور سے دیکھنا پسند نہیں کرتے، آشنا کرنا حوصلہ چاہتا ہے۔ نہیں کہ حنیف پہلے شاعر ہیں جنہوں نے ایک "تیج" کو اظہار کرنے کا حوصلہ کیا ہے۔ حنیف کے اسلوب نے اس خیال کو خوبصورت اور فکر انگیز بنادیا ہے۔ میرا یقین ہے کہ کفر کے آداب سے واقف ہوئے بغیر ایمان کی حرارتیں اور خوشبوؤں کی لذت سے آشناً ادھوری اور آدمی رہ جاتی ہے۔ حنیف زندگی کی ماہی، اداسی اور رنج و غم کے دشت کفر سے گزر کر زندگی پر ایمان لانے کا جتن کرنے کا عزم اور حوصلہ بھی رکھتے ہیں۔ وہ زندگی کو خوبصورت بنانے کے لیے سورج کی آنکھوں کے رنگ چرانے اور ظہرے ہوئے وقت کی دیوار گرانے کی آرزو اور امنگ کو خون دل ملا کر جوان رکھتے ہیں:

جس رنگ سے بھر جائے گلاماتھے کا ہر ایک زخم  
میں دھوپ سے کیوں آج نہ وہ رنگ چرالوں

دو ساتھ مراتم جو سرابوں سے نکل کر  
میں ٹھہرے ہوئے وقت کی دیوار گرالوں

ان اشعار کے اسلوب اور لفظیات پر اک ذرا سی توجہ کریں تو معلوم ہو کہ یہ بالکل تازہ دم اور اپنی Setting کے حوالے سے معانی کا ایک جہاں نو لیے ہوئے ہیں۔ پہلے رنگ، رنگ سے دھوپ، دھوپ سے رنگ، دھوپ سے سراب، سراب سے ٹھہرا ہوا وقت اس ترتیب کو الٹ دیا جائے تو یہ صورت نمایاں ہو گی۔ ٹھہرا ہوا وقت: صحراء صحراء سے سراب، سراب سے دھوپ، دھوپ سے رنگ اور رنگ سے سورج (جو لفظ دھوپ میں مخذول ہے) اس بارے میں مزید صراحت کسی اور مضمون کے لیے اٹھا رکھتا ہوں۔ تاہم یہ بات شاید ہی کہنے کی ہے کہ دھوپ سے رنگ چرانے، وقت کی دیوار گرانے کے لیے جس عزم، حوصلے اور زندگی پر ایمان و ایقان کی ضرورت ہوتی ہے، اس کا راز جس کسی پر کھل جائے تو زندگی اس پر پرت پرت کھل جاتی ہے۔ حنیف اس رمز سے بھی آشنا ہیں جبکہ تو دوسروں کو بھی اس رمز کے بھختے کی تحریک و تشویق دیتے ہیں۔

میرے نزدیک کوئی مخصوص بحرا وزن چھوٹے بڑے کسی خیال کو ادا کرنے کا نام نہیں ہے۔ اگر ایسا ہی ہوتا یا واقعہ ایسا ہی ہے تو ہر غیر شاعر بڑی آسانی سے خود کو شاعر کے طور پر پیش کر سکتا ہے اور اپنے ہی جیسے دوسرے غیر شاعروں سے یہ بات منوا بھی سکتا ہے۔ ہمارے نزدیک صرف وہ شاعری زندہ رہے گی جو فطرت کی طرح متوقع ہو، جس کے سات رنگوں کی دھنک میں ہزاروں ہزار رنگ جھلکتے ہوں جن میں ایک غالب رنگ Down to Earth انسانی احساسات اور جذبات کا منعکس۔ ہماری شاعری میں انسان اور اس کی دلی کیفیات نہ جھلکیں تو ایسی شاعری کسی اور جہاں میں پڑھی جائے تو پڑھی جائے مگر اس دنیا میں اس کا کوئی مقام اور ضرورت متعین نہیں کی جاسکے گی۔ حنیف ترین کی شاعری اسی روادوی کی شاعری ہے، اس لیے ان کی شاعری قاری میں اکثر جگہ کر شمہ دا من دل می کشد کہ جا زیں جاست کی کیفیت سے دو چار بہوجاتا ہے۔

ادھر حال ہی میں حنیف صاحب کی غزلوں اور نظموں کا مجموعہ "زمیں لا پتہ رہی" کے نام سے دیکھنے کو ملا۔ پہلی ہی نظم "عرفان" نے ہمارا دل سوہ لیا۔ کتنی سادگی سے ایک اصل حقیقت جس سے زندگی کے معنی عبارت ہیں بیان کی گئی ہے۔ نظم کے آخری مصرع کو دیکھیے:

دل کی تباہ سے داغ عصیاں دھل گئے  
بودا و نابود کے غم سے پرے

لمحہ جاوید میں حیراں رہا  
خود کو پا کر

خود سے تھا..... میں ماوری

جس نے اپنے کو پیچانا اسی نے خدا کو پیچانا، اور وہی انسان علامہ اقبال کی طرح کہہ سکتا ہے:  
غافل نہ بیٹھے گا محشر میں جنوں میرا  
یا اپنا گریباں چاک یا دامن یزداب چاک

جو شخص اپنی ذات سے ماوری ہوتا ہے وہ خدا تو نہیں بن جاتا ہے (یا بن سکتا ہے) مگر وہ یقیناً  
خدا کے قریب ہو جاتا ہے اور عشق کے اس مقام پر فائز ہوتا ہے جہاں سے انسان محسوس کرتا ہے کہ  
یہ زمین و آسمان بیکراں نہیں بلکہ انسان کی زندگی میں ہیں۔

عشق نے اک جست میں کر لیا قصہ تمام  
اس زمین و آسمان کو بے کراں سمجھا تھا میں

(علامہ اقبال)

بھلے ہی حنیف ترین بال مشافہ اس تجربے سے نہ گزرے ہوں مگر ان کے زیر نظر نظم اس بات  
کا ثبوت ہے کہ حنیف صرف جذبے کے شاعر نہیں، بلکہ کے بھی شاعر ہیں۔ جس شاعری میں یہ  
دونوں خصوصیات موجود ہوں وہ معمولی اور معمولات کی شاعری نہیں کہلانی جاسکے گی۔  
شاعری کسی بھی ذات کے حوالے سے کی جائے مگر جب اس میں ایسے مصروع آجائیں تو  
قاری کا چونک جانا ایک فطری عمل لگتا ہے۔

آج اس پار سے دیکھو اس پار تک..... دن کے اخبار تک  
دھمکیں دھمکیں  
و حشتنیں و حشتنیں

خونی بارش سے دنیا پر بیشان ہے  
خون لی بو ہے یہ  
عطر سے کیا دھلے!

نہ جانے حنیف نے یہ نظم کس (Content) میں لکھی ہے مگر ہمیں مذکورہ مصروعوں میں اپنا کشہر

بولتا ہوا نظر آیا۔ نظم کے عنوان سے لگتا ہے کہ یہ صلاح الدین پرویز کے نام لکھی گئی ہے۔ ہمیں یقین ہے کہ حنیف ترین کے ذہن میں قطعاً کشمیر، ہجرات، شمال مشرقی شورش زدہ علاقے اور ہندستان کی دوسری ریاستوں کی صورت احوال بھی رہی ہوں گی مگر یہ مصر میں افغانستان، پاکستان، اسرائیل، فلسطین، الجزاير، عراق وغیرہ کی صورت حالات کے دل و جگر میں چھپنے والی رواداد سنانے کا حق ادا کرتے ہیں، پس منظر یا پیش منظر کچھ اور ہے اور اطلاق کہیں اور پر ثابت کیا۔ آفاقی شاعری کی یہ ایک عمدہ مثال نہیں؟ اس نظم کا ایک اور وصف یہ ہے کہ یہ نظم در نظم کی ایک عمدہ مثال ہے۔ یہ نظم کچھ مصروعوں میں بھی مکمل ہے اور جوڑ جوڑ بھی مکمل نظم ہے۔ نہ جانے زمین لاپتہ رہی کی نظموں کے مطالعے سے مجھے ایسا کیوں محسوس ہوتا ہے کہ حنیف ترین اپنی فکر مطالعہ، اور حقائق سے آگاہی کی اساس کے خواലے سے بنیادی طور پر نظم کے شاعر نہیں۔ اس سے قطعاً یہ کہنا مقصود نہیں کہ ان کی غزل کسی لحاظ سے غزل کے مر وجہ محاورے اور گیث اپ سے الگ ہے۔ نیاز لفظ پوری نے جو مومن پرست تھے، نے اپنے ایک مضمون میں دلی اسکول کے چار بڑے شاعر میں لکھا ہے کہ اگر آپ نے مومن کا یہ شعر:

جان نہ کھاصل عدد عج کہی پر کیا کروں

جب گلہ کرتا ہوں ہدم وہ قسم کھا جائے ہے

شعر میرے سامنے پڑھاتو میں بھی کہوں گا کہ مومن کو میرے پاس رہنے دیجیے اور باتی کو اپنے ساتھ لے جائیے۔ (ای مومن کی شاعری اقبال کو نہیں بھائی) بہر حال یہ جملہ معترضہ ہے اسی طرح اگر آپ نے حنیف ترین کی شاعری میرے سامنے پڑھی تو میں کہوں گا کہ غزل تو سنوں گا مگر پہلے حنیف ترین کی کوئی نظم سنائیے۔ میں حنیف کی اس دعا پر آمین کہتا ہوں:

لکھنا مجھ کو ایسا ہے

جس سے روح انسانی

رقص کرنے لگ جائے

در دغم کے دیوانے

آرزو میں کھو جائیں

میری نظموں غزلوں میں

رنگ کی روائی ہو

پیلارنگ دھائی ہو

چاندرات رائی ہو

خوبصوری کی بائی ہو

مس ارغوانی ہو

.....

پیار کی جہاں بھر میں صرف حکرائی ہو

## حنیف ترین کی نظموں کا سفر

### ”کتاب صحراء“ سے ”زمین لا پتہ رہی“ تک

حنیف ترین کی نظموں کو جب ان کے دو شعری مجموعوں ”کتاب صحراء“ مطبوعہ ۱۹۹۰ء اور ”زمین لا پتہ رہی“ مطبوعہ فروری ۲۰۰۶ء میں تو اتر اور استیعاب کے ساتھ پڑھا تو کئی جگہ عجیب احساس سے گزرا ہوا۔ ایک ایسے احساس سے جس سے ہم خود اپنے تخلیقی لمحوں میں بھی دوچار ہوتے ہیں۔ جب کوئی اطمینان دل و ذہن میں ہیوں لے بناتی ہے اور اس کی آنکھیں کچھ کچھ کاغذ پر بھی نہیں داہونے لگتی ہیں، اس وقت وہ لفظ ہمیں اپنے سے یعنی شاعر سے چھوٹی معلوم ہوتی ہے جو اس کے فنی و تخلیقی سایہ عاطفت میں پروان چڑھ رہی ہوتی ہے۔ پھر جب وہ اپنے پیرایہ اظہار اور تریلی پیکر کو پاچھتی ہے اور ہم اسے پڑھنے پر اپنی آنکھوں سے دیکھتے ہیں تو بسا اوقات محسوس ہوتا ہے کہ وہ لفظ ہم سے بڑی ہو گئی ہے۔ اس تاثر کا اطلاق کسی ایک لفظ کے تخلیقی عمل کی بحیل پر بھی ہوتا ہے اور کئی برسوں پر بھی تخلیقی سفر کے کسی اہم موڑ پر بھی۔

حنیف ترین کے یہاں موضوعات متعدد ہیں، افکار و احساسات کی اچھی خاصی رنگاری ہے۔ مگر ان کی فکری و فنی ترجیحات کی بلوغت کو ان کی نظموں میں بہ آسانی قریب سے پہچانا جاسکتا ہے، مثلاً ”کتاب صحراء“ کی جن نظموں میں وطن سے دور زندگی و معاش کرتے ہوئے آدمی کی سوچ اور کرب، سعودی عرب کی مقدس سر زمینوں سے قربت و داشتگی کی راحت، پڑوڈاں کے عوض مشرق وسطی میں جدید آسائشوں کے تناظر میں مادہ پرستی کے فروع اور روحانی اقدار کے انحطاط کا ادراک ”افریگ کی رگ جاں بخہ بیوڈ“ میں ہونے کے سبب عالمِ اسلام پر امریکہ و یورپ کے سیاسی، معاشرتی، اقتصادی دباؤ کے تحت نصف صدی سے زائد پر بھی تخلیقی سیاست کی صورت حال، ایسی چنگ کے خدشات وغیرہ جیسے جو علاقہ بڑی خوبصورتی اور سلیقے کے ساتھ مگر بیشتر معرضی طور پر ڈھلے ہیں، وہی تمام ”زمین لا پتہ رہی“ کی اس قبیل کی نظموں میں زیادہ

شاعرانہ حسن، عمیق نگاہی اور شعور کے وسیع تر کیتوں کے ساتھ دارد ہوتے ہیں۔ اس ڈمن میں "کتاب صحراء" کی چند نظموں کے اقتباسات میں معروفیت پر غور کیجیے۔

یہاں بھی مغربی خدا / یہودیت کے ہم نوا / یہی متحداں طرح  
کہ جس طرح فرات پر اسوز کے بزرگ گھاث پڑا یو، این، او کے بھیں میں  
جو مسلموں کے دل میں اگرے تھے بن کے بجلیاں کہ ان کا یوں مٹے شاں / کہ پھر انہر سمجھیں نہ یاں  
(نظم یونسیا)

ایٹھا مک گرد ہر سواز رہی ہے  
بھیا نک چھتریوں میں ڈھل رہی ہے  
سمندر بھاپ بن کر اڑ رہے ہیں  
پھاڑوں کے بدن تک جل رہے ہیں  
فضائیں تاب کاری کا دھوال ہے  
اور قصیں موت ہر سو  
ہدف سے حملہ آور تک روائ ہے

(ایٹھی جنگ)

ڈالروں اور ریالوں کی چھمن چھمن چھن پر  
خریدے گئے لوگ بھیڑوں کے بھاؤ  
صرف اور صوت / کیا قلم اور قرطاس کیا / ریڈ یو اور اخبار کیا  
لی وی اور فلمسازوں کے انکار کیا  
گویا ہر عمر کی داڑھیوں اور موچھوں کے سنگ  
ناک کے بال تک  
پونڈ اور مارک دے کر خریدے گئے  
جنگ ہونی تھی آخر کو ہو کر رہی

(۱۹۹۰ء کی خیجی جنگ کی تیسری برسی پر)

اسی سیاق میں مگر قدرے افرادی ارتکاز کے ساتھ نظم "احتجاج" کے یہ ابتدائی اور  
آخری مصروع بھی دیکھئے۔  
ہاں یہ یقین ہے مری کا دشون کے طفیل

رہنگداروں میں بزرہ نکل آئے گا  
اوپنچ پربت پر پانی پہنچ جائے گا  
بھر کی تہہ میں گھر پارک بن جائیں گے  
کاؤشوں سے کھو

میرے سورج زمیں چاند تاروں کے ساتھ  
مجھ کو بھی بوڑھا ہونے سے اب روک لیں  
زندگی ہے حسیں  
قیمتی اس سے دنیا میں کچھ بھی نہیں

اور اب ان اقتباسات کے موازنے میں "زمین لاپتہ رہی" سے دونظموں کے حصے  
انہی خطوط پر اور اسی پیرایہ ابلاغ میں مگر زیادہ تو اتنا اور نسبتاً داخلیت سے مملود یکھیے۔  
خواہش کی تسلیمیں کی خاطر اپنے لایعنی جذبوں کو  
لوچ دل پر آنک رہے ہیں  
دیس بدیں کی خاک چھان کر  
گرتے پڑتے چھانک رہے ہیں  
اپنی دید سے غافل رہ کر انا دیدہ کو جھانک رہے ہیں

(دوسرا حصہ)

ہوا صحراء کو کاندھے پر انھائے  
چار سو کھرام ہنس کر مچاتی ہے  
دکان، دفتر، مکان کیا  
اب تو سوچوں پر  
ردائے زرد ذہک کر  
قیچیے لبے لگاتی ہے  
تمسخر کے سروں میں  
برہا گاتی ہے

(پھر ایریل کا برہا اپنے زوروں پر ہے)

حیف ترین کا واضح مذہبی عقیدہ اور اسلامی نظریہ بھی جو "کتاب صhra" میں حمد، نعمت،

مناجات کی بین اصناف اختیار کرتا ہے وہ "زمین لاپتہ رہی" کی دو نظموں "عرفان" اور "نہب" میں بغیر کسی صفت سخن کے روایتی التزام کے **Mature** انداز میں ایک منضبط ایکسپریشن بن جاتا ہے۔ ملاحظہ ہو لفظ "عرفان" کا کلائن۔

دل کی تہہ سے دار غ عصیاں دھل گئے

بودا اور نابود کے غم سے پرے

لمحہ جاوید میں حیراں رہا

خود کو پا کر / خود سے تھا / میں ماورا!!

اس قسم کی کئی تقابلی مثالیں ان دونوں کتابوں کی ان نظموں سے بھی دی جاسکتی ہیں جو غریب الوطنی، گھر کی محبتوں اور آسودگیوں سے محرومی اور فرقہ وہجر کی کیفیات سے آشنا ہیں یا جو خالص مودہ اور بالطفی نفسی تجربات کی نظمیں ہیں۔ خالص فکری مودہ کی ایک لفظ "سوج" جو کتاب صحراء میں ہے، اس میں سوچنے کے عمل کے نتائج کو درجہ بند درجہ بیان کرتے ہوئے یہاں تک لا یا گیا ہے۔

یوں ہی ساتھ تیرے ساتھ جب نہ کر چلے گی

تو گوئی سوج یہ کندن بنے گی

حیات تو کے ہر اک زاویے کو

کسی دن تھہ پہ یہ روشن کرے گی

یہی فکری مودہ "زمین لاپتہ رہی" کی لفظ، طسم اندر طسم میں کسی رمزیت اور اشاریت

کے ساتھ ہو یادا ہوا ہے۔

چاند کے اجلے ریگ زاروں میں سر نہیدہ یہ گھومتا ہے کون۔  
بادلوں کی چمک کے پردے میں اشک زاروں سے چختا ہے کون  
کون تھابوں میں راتوں کی چکے چکے صدائیں دیتا ہے  
دل کی ٹارکیوں کی کشی کو یاس کے پانیوں میں کھیتا ہے  
جیسا کہ ابتداء میں عرض کیا گیا حنیف کے یہاں موضوعات کا حیرت ناک تنوع بھی  
ہے جو شاعر کی زندگی اور زمانے کے ساتھ یک رخی نہیں بلکہ ہمه جہت رشیگی کی دلیل ہے۔ اس  
ذمرے کی نظموں کو دو مجموعوں کے توسط سے تقابلی سطح پر پیش کرنا کچھ زیادہ سودمند نہیں ہو گا کہ ان  
کے حرکات و محوظات خاصے مختلف ہیں۔ البتہ اس نوع کی نظموں کا تناسب تازہ مجموعے ہی میں

زیادہ ہے۔ عشق و رومان، حسی کیفیات، فطرت کے جمال، موسم اور مناظر کی سحر آفرینیوں، مجرد مرکوز و خیالات اور کچھ Abstract Moods سے رنگارنگ یہ منظوے معمور ہیں۔ ایک خوبصورت کپوزیشن ”دیوانوں کا نام ابتدک ہوتا ہے“ ملاحظہ ہو۔

سنا ہے اس نے پڑھتے پڑھتے آنکھوں کو حیران کیا ہے  
پشت سے لپٹے آئینوں کے زنگاروں کا دھیان کیا ہے  
صدیوں پر پھیلی ان دیکھی روشنیوں کا گیان کیا ہے  
(پل دو پل دشرا م کیا تھا)

سنا ہے اس نے لکھتے لکھتے دفتر میں اپنے حیون کے  
اس قبیل کی نظمیں شاعر کی زندگی کے ساتھ جمالياتی ارجات کو بھی ظاہر کرتی ہیں اور یہ بھی آشکارا کرتی ہیں کہ شاعر تمام کرب والم کے باوجود زندگی کی ثبت اور رجائی اقدار کے حق میں ہے۔ اس موافقت کے بغیر اظہار میں دلکشی و شکفتگی پیدا ہونا ممکن بھی نہیں تھی۔ غور کیا جائے تو صرف اسی ذرے کی نظمیں ہی نہیں بلکہ اس سے قبل بھی جن مباحث کے تحت نظموں کے اقتباسات پیش کیے گئے، ان میں لفظوں کی روائی، مصرعوں کی غنائی دروبست اور ڈرافٹ کی خوبصورتی، موضوع سے قطع نظر بھی شاعر کے جمالياتی مزاج ہی کی ترجمانی کرتی ہے۔ روحاںی عقیدے کی راستی اسے مزید تقویت پہنچاتی ہے۔

”کتاب صمرا“ میں شامل اپنے مضمون میں ڈاکٹر ذی آغا نے حنیف ترین کی نظموں کی بابت بڑی متوازن بات کہی ہے:

”حنیف ترین کے اس مجموعے کی نظموں میں سے بعض کمزور اور بعض اچھی ہیں۔ ان کا شعری اسلوب پابند اور نثری لفظ کے اسالیب کا مجموعہ ہے۔ ایک ہی لفظ کے اندر پابند لفظ کا آہنگ نثر کے آہنگ سے مل کر ایک انوکھی صورت میں داخل گیا ہے۔ ابھی ان کا یہ خاص اسلوب زیادہ پختہ نہیں ہو..... مگر مجھے توقع ہے کہ جیسے ہی ان کے ہاں جذبات اور خیالات کا جواہ انوکھی اعتدال پر آیا تو اس کے بہت اچھے اثرات ان کے اسلوب پر بھی مردم ہوں گے۔“

آگے چل کر ”زمین لاپتہ رہی“ میں یہ توقع خاص حد تک پوری ہوتی ہے اور ڈاکٹر مشی الرحمن فاروقی جیسے نقاد سے یہ رائے وصول کرتی ہے:

”لفظوں کو مرتب اور منظم کر کے ان کے ذریعے اپنے شخص کو تازہ وجود دینے کے معنی

ہیں لفظوں کی اجنبیت کو ختم کرنا، انھیں درست بنانا، ان کی نزاکتوں اور لطافتوں اور معنویتوں سے آگاہ ہونا اور اس کام میں وہی شاعر کا میاپ ہوتا ہے جو لفظ کا احترام کرے اور جسے معلوم ہو کہ اس کے پیش روؤں نے لفظ کو سخر کرنے کے لیے کیا تر کبھیں استعمال کی ہیں۔“

وجہ یہ ہے کہ ان دونوں کتابوں میں مشمولہ نظمیں مندرجہ بالا دعوؤں کی دلیل بنتی چلی جاتی ہیں۔ ہاں البتہ مختصر نظموں کو اس تجزیے سے کسی حد تک حصہ نہیں یا مبرار کہ کردیکھنا پڑے گا۔ مختصر نظمیں عموماً مجرداً حساس، فکر یا کیفیت کی اڑتی ہوئی مختلف رنگوں کی تسلیاں ہوتی ہیں جو بھی شاعر کی پکڑ میں آ جاتی ہیں اور کبھی نہیں آتیں۔ یہ تسلیاں ان دونوں تصانیف کے گزاروں میں اڑتی پھرتی ہیں جہاں کوئی تسلی نزاکت کے ساتھ شاعر کی گرفت میں آگئی ہے اور ایک دلکش فن پارہ بن گئی ہے۔

مخلل پاراں میں قبوے کی ہے ہر جانب سبیل  
ییش و عشرت کے نثار ہیں زندگی کا سنگ میل  
عاقبت نا آشنا، بھولے ہیں سب ری کی ڈھیل

(ری کی ڈھیل)

اس کی قربت کی خواہش مجھے میں  
دور تک اپنے ہاز و پھیلائے  
بھر کے راستوں میں بیٹھی ہے

(انتظار)

ساری رونق اور لطافت  
جن رنگوں کے ساتھ بندگی ہے  
وہ سکھ کے ان رنگوں کو بھی  
تھائی میں سان رہے ہیں  
میرے دکھوں کو تان رہے ہیں

(ڈور کے اگلے سرے پر تھا ہوں)

اور جہاں تسلی پکڑ میں نہیں آسکی یا شاعر کی الگیوں پر اس کے پروں کے بس رنگ چھوٹ کر رہ گئے ہیں، وہاں اس قسم کے ٹھنڈے ذمہم ایک پریش بنے ہیں۔

اجالوں میں تھکن کا تھا جو احساس اوبو کھابڑ ساری را ہیں

اندھیرا پی کے زہریلا ہوا ہے  
ہر ایک گام سفر سے عاری  
بدن افکار کا پیلا ہوا ہے  
دن پر راتیں طاری  
(امید پر دنیا قائم ہے)

مختصر نظموں کے، جو بہر حال حنیف ترین کی نظریہ شاعری کا ایک اہم پہلو ہے، بالکل برخلاف ”زمین لاپتہ رہی“ میں تین قدرے طویل نظمیں شامل ہیں جن میں نظم ”اک خیال آتا ہے“ کتاب کے ۲۱ صفحات پر پھیلی ہوئی خاصی طویل نظم ہے۔ حنیف ترین کی نظموں سے اب تک ماںوس ہو چکے قاری کو یہ طویل نظم شروع میں شاید زیادہ قابل توقع نہ معلوم ہو لیکن آگے بڑھتے بڑھتے یہ نظم اس کی توقع سے کہیں زیادہ طہانیت بخش اور آسودہ کن ہوتی چلی جاتی ہے۔ اس میں بلادِ عرب میں زندگی و معاش کا کرب و نشاط، اپنے ایامِ عشق کا، گھر کا، دلن کا ناصل جیا، عالمی سیاسی تناظر میں، عرب معاشرت کے تین ایک طرف عربوں کی بے حری و مجبوری اور دوسری طرف ان کی حمیت و حریت کا بیان مناظر فطرت کا جمال، احساسِ عبودیت و تفکر اپنی تخلیق، الفاظ، اشعار کے ساتھ شاعر کی والہانہ وابستگیاں، وقت اور کائنات کے رموز و اسرار کے تحت فرد کی زندگی کا استفہامیہ، المیہ و طربیہ۔ یہ سب ایک کو لاج سا بناتے ہوئے ایک بے ساختہ تواتر کے ساتھ چھوٹی بھر کی اس طویل نظم کے ڈرافٹ میں ضابطہ پا گیا ہے۔ اس کی مثال میں کوئی اقتباس پیش کرنا اس لیے ناکافی ہو گا کہ یہ نظم کے دسیع کیزوں کے کسی ایک ہی حصے کی نشاندہی بن کر رہ جائے گا۔ اس نظم کو حنیف کی پوری نظریہ شاعری کا لب لباب بھی کہا جاسکتا ہے۔ ”پر دسکی جب گھر لوٹا تھا“ اور ”ایک نظم صلاح الدین پرویز کے لیے“، بھی اسی امثال کی قدرے طویل نظمیں ہیں، جو خوبصورت اور ثریثیث کے لحاظ سے کامیاب ہیں۔ ”ایک نظم صلاح الدین پرویز کے لیے“ کے چند لکش اور بے حد تخلیقی درمیانی مصرعے ملاحظہ کیجیے۔

میں نے اس سے کہا تھا

کیا تم ہی ہونی نظم کے پادشاہ

شاعری میں صلاح‘

کچھ تو ہولناظ کے دھیان میں / گیان میں / استغاروں کی پہچان میں  
جو متن / ایک مجھلی کر جیسے پھسل جائے  
وجдан کے ہاتھ میں آن کر

ایک جھرنا سالفظوں سے موضوع بننے لگے  
نظم، جوندیوں کی طرح گنگناتی ہوئی  
پہاڑوں، سمندر کارشہ بناتی ہوئی!  
میری اس سے ملاقات ہوتی رہی

جہاں تک غزل کا تعلق ہے (حالانکہ یہ اس مقامے کا موضوع نہیں ہے) یہ بہر حال کہا جاسکتا ہے کہ حنیف ترین ہمارے ان چند معاصر شعرا میں سے ہیں جو نظم اور غزل دونوں پر یکساں قدرت رکھتے ہیں اور جن کی شناخت ان دونوں اصناف میں مشترک ہے۔ ہاں مگر اس بات کی طرف اشارہ کیے بغیر نہیں رہا جا رہا ہے کہ ”کتاب صحراء“ اور ”زمین لا پتہ رہی“ کے درمیان ”غزل نما“ کی منزل پڑتی ہے۔ یہ پورا مجموعہ آزاد غزل سے متصل ایک صنف ”غزل نما“ پر مشتمل ہے۔ اس صنف کے تعلق سے احتقر کا خیال بس یہ ہے کہ یہ آزاد غزل جیسی ناگوار صنف کی پہ نسبت قدرے گوارا ہے۔ مگر قابل قبول نہیں ہے۔ غزل میں لفظیات، معنویت، برداشت، موضوع کے اعتبار سے تو گونا گون تجربے کیے جاسکتے ہیں اور کیے گئے ہیں مگر اس کی ہیئت کے ساتھ کوئی سمجھوتا نہیں کیا جاسکتا۔ حنیف نے اس صنف میں گو بہت کچھ بہت اچھے شعر بھی کہے ہیں مگر انھیں پڑھ کر یہ حرمت رہ جاتی ہے کہ کاش یہ اشعار ”غزل نما“ کے بے نور دائرے میں محصور نہ ہو کر کسی مرصع غزل کی کہکشاں میں سمجھتے تو ان کی چمک ہی سوا ہوتی۔

”کتاب صحراء“ کے پس ورق پر حنیف ترین کو اپنی نظموں کے متعلق اختر الایمان کی رائے میر آئی ہے۔ یہ یوں بھی ان کی خوش نصیبی ہے کہ اختر الایمان نے شاید ہی کسی شعری تصنیف کے پارے میں اپنی رائے رقم کی ہے۔ اختر الایمان ہی نے اپنے کسی پیش لفظ میں لکھا ہے کہ اوسط شاعری وہ ہے جسے پڑھ لینے کو جی چاہے۔ اچھی شاعری وہ ہے جسے بار بار پڑھنے کو جی چاہے اور بڑی شاعری وہ ہے جسے ایک بار اٹھا گیں تو ہاتھ سے رکھنے کو جی نہ چاہے۔ میرا ادنیٰ خیال ہے کہ حنیف ترین کی شاعری کو اچھی شاعری کے خانے میں تو ضرور رکھا جاسکتا ہے، جس میں مزید وسعت اور ارتکاز کے ساتھ آگے چل کر ادب عالیہ کا حصہ بننے کے امکانات بھی پیدا ہو سکتے ہیں۔ پھر اچھی شاعری کا ایک عام تقاضا یہ ہے کہ وہ بیک وقت شخصی بھی ہو، عصری بھی اور آفاقی بھی۔ حنیف ترین کی شاعری ان تقاضوں کو بہر حال پورا کرتی ہے۔

## حنیف ترین کی شاعری میری نظر میں

میرے سامنے حنیف ترین کی دو کتابیں "کتاب صحراء" اور "زمین لاپتہ رہی" ہیں۔ میں نے ان کی ابتدائی شاعری کا ایک حصہ پہلے بھی پڑھا ہے۔ ہندو پاک سے شائع ہونے والے جرائد میں ان کا کلام گاہے بہ گاہے شائع ہوتا ہے۔ ان کی غزلوں اور نظموں دونوں میں زندگی کے بے شمار مسائل اور ان گنت سوالات موجود ہیں۔ اپنے دھن سے دوری کا احساس، آشنا چہروں کی تلاش، بادل، بجلی، بارش، پھول، تبلی، جگنو، وہنک اور بچوں سے پیار کرنے والا شاعر اپنے دل کی پیاس شاعری سے بجھاتا ہے۔ شاعری ان کے قلبی واردات، محسوسات، مشاہدات کی ترجیحی کرتی ہے۔ میں نے جب بھی حنیف ترین کو پڑھا ہے یہی محسوس ہوا کہ ان کی تمام سرگزشت "کھوئے ہوؤں کی جستجو" ہے۔ ساتھ ہی ایک گہرا احساس دردمندی ہے جو انھیں بے چین اور بے کل رکھتا ہے۔ جذبوں کی ایک آگ ہے اور "دل سوز درد نی سے جلتا ہے جوں چدائغ"۔ ان کے کلام کا ایک ایک لفظ جدائی کی آگ میں جلتا ہوا محسوس ہوتا ہے۔ کتاب صحراء "آب صحراء" پیاس، ریت، دھوپ، دھول، غرض ہر لفظ سے جذبوں کی عکاسی کرتا ہے۔ کبھی "یاد کے صحراء میں سوکھی لکڑیاں سلکتی ہیں" کہیں "پادلوں کے موسم میں ریت خواب بنتی ہے" کہیں "بے لباس سورج کسی کی پیاس میں پانیوں میں اترتا ہے" کبھی سرخ خواہشوں کا سانپ انگ انگ ڈستا ہے، کبھی اک ذرا کریدنے پر "فلک کی ایک ایک تہہ میں واہے ہیں، چینیں ہیں، سرد و گرم آہیں ہیں" کہیں خواب کی دکانوں میں تسلیوں کا میلہ ہے۔ کبھی صحراء میں "ساون کی یادیں" ہیں، کہیں کھوئی ہوئی پہچانیں ہیں۔ بچپن ہے، جوانی ہے، پیاس ہے، برسات ہے، انجام زندگی ہے، یادوں کی بارات ہے، کہیں گونگا، بہرا، زرد سا آسمان ہے، تو کہیں زرد بستی ہے، صحراء میں زندگی بسر کرنے کا ایک جواز تو یہ بھی ہے کہ

اک پیارا سا گھر  
جس کا خاکہ بنا کر تم نے دیا

کھنچ لایا یہاں

ریت ہی ریت ہے

دھول ہی دھول ہے

زرد رنگوں سے آنکھیں پریشان ہیں

سوچ بہری ہوئی

جو خیالوں میں تھی وہ چمک چمن گئی

دل کی ویرانیاں جب حد سے سوا ہوتی ہیں تو اس کی ایک ہی صورت نظر آتی ہے۔

جلد آؤ یہاں

میری جان بہار

درنہ ایسے میں ویران ہو جاؤں گا

جیسے صحرائیاں دور تک دور تک

دور تک دور تک

یا حساس تھائی وطن سے دور زندگی گزارنے والے ہر فرد کی عکاسی کرتا ہے، یہ بھض آپ بنتی نہیں ہے بلکہ جگ بنتی ہے۔ اپنے عزیز واقارب سے دور اجنبی فضا میں زندگی برکرنا لو ہے کے چلنے چبانے کے متراون ہے۔ 'فراق' سونے کے صحرائیں، ایک فکر انگیز نظم بھی ہے، تمام تارک وطن ان جذبوں کی آنکھ سے اچھی طرح آشنا ہیں۔

حنیف ترین نے رنگوں کے ذریعے مختلف کیفیتوں کا احساس اجاگر کیا ہے۔ رنگ ان کے یہاں خوبصورت اشارے ہیں، رنگ ہاتھ کرتے ہیں، ان رنگوں سے وہ جذبے اور احساس کے مختلف پہلوؤں کی بڑی خوبصورت ترجیحی کرتے ہیں جیسے

"بدن افکار کا پیلا ہوا ہے۔"

زندگی کو مت چھیڑو

یہ ہے چمٹی ناگُن

دیکھنے میں پیاری ہے

کاشنے کی عادی ہے

کرب جاں بڑھاتی ہے

نو ہے گنگاتی ہے  
 رنگوں کی یہ پچکاریاں خوبصورت ایمجری کو جنم دیتی ہیں۔  
 ایک صحرائی منظر ملاحظہ ہو:  
 زعفران اوڑھے دھوپ  
 نو کے کاندھوں پر پیشی  
 قبیلہ لگاتی ہے  
 چند اشعار پیش نظر ہیں:  
 جو کھو گئی تھیں گلابی سی ساعتیں نہ ملیں

پیلی، کالی، فیالی سڑکیں جنیں اور چلانیں

زردہ ہری کی آہ و بکا  
 زعفرانی سی اس دھوپ میں  
 تیری یادوں کے طوفاں اچاک اٹھے  
 خشک موسم پر شبتم اترنے لگی

ہمیکی رات کی رانی  
 سانپ سرخ خواہش کا  
 انگ انگ ڈستا ہے

سرخیوں پر بہاریں چلنے لگیں  
 شیلوں تو دوں پر کچھ بزرے پھول کھلنے لگے

اس حسیں مری اور بیز طوفان میں  
 کوئی پھر آئے گا

بزرگھوڑے پر گندھک اٹھائے ہوئے  
دیدنی ان رسمی محدثات کی  
لمس مختل سائبانی اور ہے  
اس کی نیرنگی کے پردے میں نہاں  
کوئی رنگ ارغوانی اور ہے  
سیاہ بد لیاں، دودھیا خبر، جامنی گھٹا، دھنک رنگ، کاسنی فضا  
کالی چیلی رت، امل ناس جب رنگوں کی ہولی کھیلے  
بیزی پاؤں میں خوشبو کے  
رنگوں کی جلا و طنی کی خبر  
صرحائے سماعت ہنستی ہے

میری نظموں غزلوں میں  
رنگ کی روائی میں  
پیلارنگ دھانی ہو  
چاندرات رانی ہو  
خوبصوروں کی بانی ہو  
لمس ارغوانی ہو

## O

سنبل کا بازار سجا تھا  
یاد کے اوڈے نخلستان میں  
رقص دنگہ کا اک اوڈھم تھا

شام کی سرخی آنکھ سے بہہ کر  
دریا جیسی بن جاتی ہے

حنیف ترین کے کلام کی ایک خاص خوبی الفاظ کو بننے مقابیم عطا کرنا ہے۔ زبان کوئی

ساكت اور منجمد شئ نہیں ہے بلکہ یہ ہر آن آگے بڑھتی ہے اور نئے پیر ہن میں نیا انداز پیش کرتی ہے۔ جدت اور تازگی میں اس کی زندگی ہے۔ جب تک اس سے نئے مفہوم کو برتنے کا کام نہیں لیا جائے اس کی ترقی ممکن نہیں، زندگی اپنے تمام تر پھیلاؤ کے ساتھ رواں دواں ہے، وقت ایک سیل ہے۔ وقت کے اس دھارے میں تہذیبوں کے عروج و زوال کی داستانیں ہیں، بالکل اسی طرح فطرت زندگی اور اس کے مظاہر کو بدلتی ہوئی سماجی اور فلکی صورت حال کے ساتھ زبان بھی ہر دور میں ایک نیا پیر ہن لے کر آتی ہے، حنیف ترین کو زبان بیان کا درک ہے، وہ زبان کو برنا بھی جانتے ہیں اور اسے تشبیہات، استعارات اور جدید رنگوں سے سجا کر خوبصورت، سادہ اور پُر کار انداز میں پیش کرتے ہیں، ان کا کلام مفہوم اور لفظیات دونوں اعتبار سے جدید ہے۔

حنیف ترین اظہار پر قدرت رکھتے ہیں۔ ان کی مختصر نظمیں ہوں یا طویل دونوں میں تاثر پایا جاتا ہے، تین مصرعوں کی چھوٹی سی نظم میں بھی وہی بھر پور تاثر ہے جو ان کی طویل نظموں میں ہے، ان کی نظموں میں طبل و جنگ کی آواز بھی ہے اور موسیقی کا رچاؤ بھی، وہ حقائق کو خلا قانہ فنکاری کے ساتھ پیش کرتے ہیں۔ ان کے یہاں جدید حیثت بھی ہے اور وقت کے تناظر میں حقیقوں تک رسائی کی کوشش بھی ہے۔ پھر ان نظموں اور غزلوں میں غنائیت کے عصر نے انہیں اور بھی زیادہ حسین بنادیا ہے۔ ان کے کلام میں دلن سے دوری کا احساس ہو یا تیسری دنیا کی سکیاں، یو این او اور نیوورلڈ کے پس پرده، سازشوں کا جال ہو یا محبوب کا فراق ہو، سب میں آگئی کا عذاب ہے، ان کی شاعری خوبصورت ذہن اور سچے جذبوں سے بھر پور دل کی ترجیحی کرتی ہے۔ دل میں اک آگ ہے اور ذہن سوچوں سے معمور ہے بلکہ فلکی سرطان کا رشتہ جسم و جان کو اذیت کی کیفیتوں سے گزارتا ہے۔ وہ جانتے ہیں کہ

زندگی ہے حسین  
تیمتی اس سے دنیا میں کچھ بھی نہیں

پھر بھی یہ زندگی  
زندگی کیوں نہیں  
دائیگی کیوں نہیں؟

کبھی انھیں چاند ڈھلکتا آنسو نظر آتا ہے اور کہیں ہر جگہ بے مکان خوشبو دل پر ضرب لگاتی ہے، کہیں یہ تجزیہ ہے کہ

اس کے بوڑھے چہرے کی  
جھریوں کی ہر تہہ میں  
وقت کی ہے سرگوشی

کہیں یا الیہ کہ  
اجالوں میں تھکن کا تھا جواہس  
اندھیراپی کے زہریلا ہوا ہے  
بدن انکار کا پیلا ہوا ہے

کہیں رت چکے کا کرب ہے، کرب تہائی ہے، کرب ملاقات ہے، غرض اک آگ ہے جو  
سینے کے اندر لگی ہوتی ہے۔ ایک چنگاری ہے جو شاعر کے وجود کو لمحہ جلتی بھی ہے جلتی بھی  
ہے، وہ خود بھی اس شر کو ہوا دینا چاہتے ہیں، بظاہر زندگی کی ہر فتح سے مالا مال ہے، آسودگی ہے،  
رقیقہ حیات کی خوبصورت رفاقت اور پھول سے بچوں کا معصوم اور بے لوث پیار سب کچھ ہے مگر  
پھر بھی کچھ ہے، کہیں کچھ کھو یا ہے، کچھ ٹوٹا ہے، ایک کک ہے، خلش ہے، جس کا اظہار جگہ جگہ  
ہے، جثاب وزیر آغا نے کیا خوبصورت بات کہی ہے

”کہ وہ دو صحراؤں کے درمیان کہیں رہ رہے ہیں، ایک طرف ریت کا صحراء ہے اور  
دوسری طرف پانی کا صحراء ہے، اور یہ دنوں صحرائیں کی ذات کے اندر اتر کر ایک ایسا تیرا صحرائیں  
گئے ہیں جس کے قدم پانی میں اور دھڑکتی میں ہے۔“

میری نظر میں ایک آگ کا دریا بھی ہے جو شاعر کی دور رس نگاہوں سے او جھل نہیں جس کا  
اظہار نئی صلبی جنگ ”بوشیا“، چھل روزہ جنگ اور نیو ولڈ آرڈر میں بڑے خوبصورت انداز میں ہوا  
ہے، یہ فکر انگریز نظمیں ہیں، نیو ولڈ آرڈر میں عظیم ترین طاقتیں کے نشے کا بڑی فنکاری کے ساتھ  
جاڑہ پیش کیا گیا ہے۔ وہ جانتے ہیں کہ انسانیت کی حفاظت کی آڑ میں یہ انسان کے خاتمے کا پیش  
خیہ ہے، حکم نامے کی ابتداء کے ساتھ عالمی جنگ کا امکان ہے، اگر یہی عالمہ رہا تو  
تباہی ضرور آئے گی

تیری جنگ سے دنیا مٹ جائے گی

یہ نظم ”کتاب صحراء“ میں ہے جو جنوری ۱۹۹۵ء میں شائع ہوئی ہے، اس سے ان کی دور رس  
نظر، بصارت اور بصیرت کا اندازہ لگایا جاسکتا ہے، ۱۹۹۵ء کی یہ پیشین گوئی آج ہمارے سامنے

ہے، اس حکم نامے نے تمام عالم انسانیت کے سینے میں خنجر پیوست کیے ہیں اور آج ساری دنیا میں جمہوریت کے علم بردار اپنی تمام تر عیاریوں اور مکاریوں کے ساتھ سب کے سامنے ہیں۔ حنیف ترین اس لہو رنگِ داستان کے انجام پر خود بھی دل فگار ہیں اور ہمارے لیے بھی غور و فکر کے دروازہ کر دیتے ہیں۔

حنیف ترین کی شاعری مختلف مراحل سے گزری ہے۔ ان کے پہلے مجموعے سے لے کر چوتھے مجموعے تک زبان و بیان کے ساتھ فکری بالیدگی اور وسعت نظر کی ارتقائی صورتیں صاف نظر آتی ہیں، انہوں نے شعر و ادب کی دنیا میں ایک عرصہ سنجیدگی سے گزار لیا ہے۔ انہوں نے بازگاہ ایزوڈی میں یہ دعا مانگی تھی

میرے شعروں کو ایسی زبان کر عطا  
زندگی بخش ہو میری اک اک نوا  
دے ہنر مجھ کو تحریر و تقریر کا  
ساز غالب کا دے، سوز دے میر کا  
مجھ کو اقبال و حالی کا کردار دے  
میری گفتار کو حسن گفتار دے

درد سوز و آرزومندی سے مانگی ہوئی یہ دعا قبول ہو رہی ہے اور ”زمین لا پتھرہی“ تک فکر و شعور کی منزلوں تک رسائی واضح طور پر نظر آرہی ہے۔ بنیادی طور پر ان کی شاعری میں اقبال اور جالی کی ذہنی روکاڑ زیادہ ہاتھ ہے لیکن ان کا انداز نظر جدیدیت کی طرف مائل ہے، ساتھ ہی وہ روایت کو بھی عزیز رکھتے ہیں، روایت اور جدت کے اس جسمی امتحان نے ان کی شاعری میں تاثر پیدا کر دیا ہے، ان کی نظموں کی غنائی کیفیات دلوں کو متاثر کرتی ہیں۔

”عرفان“ ایک خوبصورت نظم ہے جس کا آغاز صحیح دم اللہ اللہ کی صدائے ہوتا ہے اور انجام بودا و نابود کے غم سے دور اس احساس پر کہ

خود کو پا کر

خود سے

تحا

میں ماورا

”مہب“ میں یا اعتراف ہے کہ  
تہائی میں گنہ سے روکے  
مجھ کو بھری بھفل میں نوکے  
خالی من میں خوشیاں بھر دے  
درد والم سے غافل کروے

اور پھر یہ بھی کہ مہب کا عرفان اگر ہو تو آدمی انسان بن جاتا ہے اور دل نور کی کرنوں سے  
بھر جاتا ہے۔ پچی بات یہ ہے کہ اپنے وطن سے دور صحراء میں تہائی زندگی گزارنے کے باوجود حنیف  
ترین کی شاعری میں کسی جگہ بھی خواہش گناہ کا تصور نہیں ملتا اور اس کا سبب گھر اور گھر والوں سے  
شدید محبت کے سوا کچھ اور نہیں ہے، ان کے وجود کے گرد یادوں کی جو بیل لپٹی ہے اس کی گرفت  
اتنی مضبوط ہے کہ انھیں کسی اور طرف دیکھنے کی مہلت بھی نہیں ملتی، اس کا بھر پورا حساس ان کی  
طويل لقشم ”اک خیال آتا ہے، میں ملتا ہے۔ یہ محض ایک لقشم نہیں ہے، ایک جیتنی جاگتی حقیقت اور  
ایک الہ ناک کہانی ہے۔ ان تمام تارک وطن لوگوں کی جو اپنے گھر والوں سے دور صحراءوں میں اپنے  
خون سے دل کے چہار غروشن کرتے ہیں۔ اس میں ان تمام لوگوں کے دلوں کی دھڑکنیں شامل  
ہیں جو اس عذاب سے گزر رہے ہیں۔ اپنے گھر کے آنکن میں گلابوں کو کھلانے کے لیے کاثنوں  
سے دلفگار ہو جاتے ہیں۔ اس میں ایک سرمدی کیفیت ہے، اتنی روانی، بے ساختگی اور غناہیت ہے  
کہ شعر پڑھنے والوں پر بھی سرشاری سی طاری ہو جاتی ہے، شاعر خود بھی روتا ہے اور دوسروں کو بھی  
رلاتا ہے، اس کے درود لکھ کر ایک خاص رچاؤ سا پیدا کر دیتی ہے۔ سب سے بڑی  
بات یہ ہے کہ اس میں بھی مسائل حیات کے بے شمار پہلوؤں کی عکاسی ہے۔ غم جاتاں، غم حیات  
جس سے مسلک غم روزگار سب مل کر ایک ہو گئے ہیں۔ باطنی اور خارجی رنگوں کی اس ہم آہنگی نے  
نظم کوہ اثر اور دلکش بنادیا ہے۔ صحراء میں اپنوں کی یاد بھی چاندنی بن کر ذہن کو اجال دیتی ہے، کہیں  
پیلے رنگ کو دھانی بنادیتی ہے اور کہیں ارغوانی لمس سے شاعر کی روح کو سرشار کر دیتی ہے۔ کہیں ان  
کے لیے ”وقت تلخ و ساکت“ ہو جاتا ہے۔ ایک خیال کی برکتیں اسے ہسپتال میں لاتی ہیں۔

پھر خیال آتا ہے  
ٹوٹ پھوٹ جاتے ہیں  
گاز ہے خون کے رشتے

وقت اور ضرورت کی  
تال پر تھر کتے ہیں  
زندگی جہاں تھا  
ہم نواکٹتی ہے

ایک خیال سے دوسرا خیال اور دوسرے سے تیرا اس طرح شاعر مختلف خیالوں کے ذریعے  
بہت سے سماجی، معاشری اور تہذیبی رویوں کی باتیں کر جاتا ہے اور آخراً خریپ خیال آتا ہے کہ

آوازے حسیں لوگو  
غم کو بھول کر ہم سب  
پیار بانٹ لیتے ہیں  
سرحدوں کی دیواریں  
مل کے اب گردیں ہم

”زمیں لا پڑہ رہی“ کی ایک اور خوبصورت لفظ ”پردیسی جب گھر لوٹا تھا“ ہے۔  
اس لفظ میں بھی جذبوں کی آنچ ہے، احساس کی شدت ہے، شاعر فون سے ایک خبر کو سن کر  
پردیس سے گھر آتا ہے پھر

میری ماں کا نورانی چہرہ  
بیماری کے باعث کھلا یا تھا

اب کے بعد

میرے پچھا کی پھولی سائیں  
بھاری تیز آواز میں باتیں  
(پیار جھڑکی، پیٹھی گالی)

صحیح کے ہوتے ہی جاگی تھیں  
وار سے ان سے بچتے بچاتے  
اپنے اندر بھاگ رہا ہوں

اے یہ احساس بھی ہوتا ہے کہ  
تن کی خوبیوں حاصل کر کے

من کی رنگت کھو بیٹھا تھا

اپنے دہن میں پر دلکی تھا

سچھل کا ہزار ہوا یا گھر کی چار دیواری، اپنے دہن کی سندھی خوبصورتی سے آنے والے شام کے لیے فضا کو سستہ نہ رہی تھی۔ اور —— میں پر دلکی سے جب گمراہیا

میری ماں بستر سے اٹھی تھی

اور میری دوشالہ اوڑھے

پھل کر آنکھ میں ٹھپلی تھی

میں ماں سے ملنے آیا ہوں

میں ماں سے ملنے آیا ہوں

یہاں آ کر پھری ہوئی ماں اور دھرتی یوں ہاہم ل جاتی ہیں کہ یہ اندازہ کرنا مشکل ہو جاتا ہے کہ دونوں "ماڈن" میں کچھ فرق بھی ہے یا نہیں۔ یہ ہاکی یا آگ شام کے تن من کو جلا کر رکھ دیتی ہے، راکھنیں کرتی ہے کہ شعلہ بن کر بجز کتی ہے۔ ان کا ایک شعر ہے

دیکھ بن کر دل کو کھا جاتا ہے ضیف

یوں گھری سرطان کا رشتہ ہوتا ہے

خوشی کی بات یہ ہے کہ دیکھ شام کے وجود کو کھو کھلانیں کرتی ہے سندھی طرح آگ میں

عی زندہ رہتی ہے۔

میری دعا ہے کہ جتاب ضیف ترین کے دل کی آگ سے گل کار شستہ برقرار رہے۔ نہیں ابھی

اس آگ کے دریا میں ڈوب کے جانا ہے۔ دیکھیے پھر وہ کیسے گراں مایہ گھر لے کر رہتے ہیں۔



عکس بیں



# اس سے میری بھی آشنائی ہے

بہت عرصہ گزرا، شاید ۱۹۹۵ء یا ۱۹۹۶ء کی بات ہے۔ نامور ناقد اور دانشور پروفیسر گوپی چند نارنگ کو ساہتیہ اکیڈمی ایوارڈ ملا تھا۔ اس خوشی میں میرے عزیز دوست اور راجیہ سجا کے اس وقت کے رکن م، افضل نے اپنی سرکاری رہائش گاہ کے خوبصورت لان میں ایک یادگار محفل کا انعقاد کیا تھا۔ دلی جو ایک شہر ہے، عالم میں انتخاب کے سربرا آورده حضرات، ممتاز سیاست داں، ماہیہ ناز ادیب شریک ہوئے تھے۔ چند نام مجھے یاد آ رہے ہیں۔ مفتی محمد سعید، رام بلاس پاسوان، غلام نبی آزاد، سید سبط رضی، سریش پچوری، قرۃ العین حیدر، کرشنا سوہنی، خلیق الجم، افتخار امام صدیقی، الجم عثمانی، ابن کنول..... ایک نہایت خوبصورت، خوش باش نوجوان مہماںوں کی خاطر میں پیش کھا بلکہ بچا جا رہا تھا اسے ایک پل جیں نصیب نہیں تھا، کبھی کسی کی تصور کھینچتا، کبھی کسی مہماں کو کوئی ڈش پیش کرتا۔ میں نے افضل کے ہاں اس سے پہلے اس نوجوان کو نہیں دیکھا تھا۔ اس کی سرگرمیاں دیکھ کر مجھے گمان ہوا کہ یہ افضل ہی کے گھر کا کوئی فرد ہو گا۔ اچاک افضل اسے لیے ہوئے میرے پاس آئے۔

”بھائی! ان سے ملیے..... میرے عزیز ترین دوست، آج ہی سعودی عرب سے

تشریف لائے ہیں.....“

”اس تقریب میں شریک ہونے کے لیے.....؟“

میں نے مسکراتے ہوئے دریافت کیا۔

”بالکل..... بالکل۔ آپ نے صحیح اندازہ لگایا۔ قائد کے گھر کوئی تقریب ہوا اور میں

شریک نہ ہوں؟ ناممکن۔“

وہ افضل کو قائد کہتے تھے۔ آج بھی کہتے ہیں۔

فضل اپنے مہماںوں کی طرف بڑھ گئے۔ وہ نوجوان میرے پاس بیٹھ گیا۔

”آپ کیا کرتے ہیں؟“

میں نے بڑی سادگی سے پوچھا۔

”شاعری.....“

نوجوان نے بے ساختہ جواب دیا۔

میں نے غور سے اس نوجوان کو دیکھا۔ یہ صرف شاعری کرنے آتی دور گیا ہے سمندر پار۔ پھر سوچ کر کہ پتہ نہیں اس بات کو کریڈنے میں کون سی بے معنی بات سامنے آجائے، میں نے دوسری بات شروع کر دی۔ تھوڑی ہی دیر میں ہمارے درمیان سارے پردے اٹھ گئے اور ہمیں محسوس ہونے لگا کہ ہم تو بہت دنوں کے شناسا ہیں۔ کتنے دنوں کے.....؟“  
یہ تو یاد ہی نہیں.....

اسی زمانے میں پروفیسر رنجن پرشاد یادو (سابق ممبر راجیہ سمجھا) کی کوششوں سے پشہ میں غیر ملکوں میں بے بھارتیوں کا ایک بہت اہم اجتماع ہوتا ہے ہوا، جس کا مقصد بھار کی صنعتی ترقی تھی۔ ہم چاہتے تھے کہ زیادہ سے زیادہ لوگ اس میں شریک ہوں تاکہ نت نئے خیالات اور نئے نئے نقطہ نظر سامنے آئیں۔ اس نوجوان سے بھی شاید اس کا ذکر کیا ہو گا۔ بات آئی گئی ہو گئی۔ اجتماع کے میں افتتاح کے دن کیا دیکھتا ہوں کہ ایک نوجوان پشنے میں میرے فلیٹ میں داخل ہو رہا ہے۔ ہاتھوں میں بس ایک چھوٹا سا جھولا..... میں ہنکا بکا..... وہ بڑے اطمینان سے ڈرائیکر روم میں آلتی پالتی مار کے بیٹھ جاتا ہے۔

”بھائی! اپنیشن سے آپ کا گھر تو بہت دور ہے۔ مجھے کوئی دو گھنٹے لگ گئے وہاں سے یہاں پہنچنے میں.....“

”دو گھنٹے.....؟ کہیں آپ نیل گاڑی سے تو تعریف نہیں لائے.....؟.....“

”رکشہ سے..... اور رکشہ والے نے سور و پے چارچ کیے.....؟.....“

”سور و پے.....؟ ارے بھائی، مشکل سے پندرہ روپے ہوتے ہیں اور رکشہ سے یہاں آنے میں میٹ کافی ہیں۔ چار پانچ کلو میٹر تو ہے ہی.....؟.....“

”خیر جانے دیجیے۔ پچارہ ضرورت مند ہو گا۔ پھر اس نے اپنے پیے حلal کرنے کے لیے شہر کے بہت چکر بھی تو لگائے.....“

”یکن آپ یہاں اچاک نازل کیسے ہو گئے؟ آنے کی خبر کی ہوتی.....“

میں اسے پیار بھری نظروں سے گھوڑتا ہوں۔ وہ بے ساختہ نہیں پڑتا ہے۔ حالانکہ نہیں کا

کوئی موقع نہیں۔

”میں نے سوچا میں بھی تو NRI ہوں۔ شاید آپ کے کچھ کام آ جاؤں اور کچھ نہیں تو کم سے کم یہ تو ہو گا کہ لوگ کہیں گے کہ آپ کی دعوت پر سعودی عرب سے یہاں آ گیا.....“  
وہ مجھے لاجواب کر دیتا ہے۔ میں سوچتا رہ جاتا ہوں۔ عجیب آدمی ہے.....  
دو تین روز اس کا قیام رہا۔ اس درمیان میری فیملی سے وہ یوں گھل مل گیا جیسے برسوں سے ہمارے ہاں آ رہا ہو..... نہیں..... لگتا وہ ہمارے ہی خاندان کا ایک فرد ہو۔“

اجماع میں سرگرمی سے شرکت کرنے کے بعد اور نئی نئی دوستیاں حاصل کر کے وہ ان لوگوں کی تلاش میں نکل پڑا جن کے رشتے دار اس کے ساتھ عرب میں کام کرتے تھے یا کر چکے تھے۔ دو ایک جگہ میں بھی اس کے ساتھ گیا لیکن یہ کام خاصا وقت طلب تھا اور کافی دقت چاہتا تھا لیکن وہ بغیر کسی انجمن کے نہایت دلچسپی کے ساتھ اس کام میں مصروف رہا۔

”آپ کا پروگرام پشنڈ آنے کا تو نہیں تھا، پھر آپ کو یہ جو حکم لینے کی کیا سوچی.....؟“

میں نے اسے گھورا۔ وہ ایک ادائے دلبری سے مسکرا کر، پھر نہس پڑا۔

”آف کورس۔ میرے کسی دوست کو پہنچنے کہ میں پشنڈ آیا ہوا ہوں۔ آپ نے صحیح فرمایا، میرا پروگرام یہاں آنے کا تھا ہی نہیں۔ میں جا کر انھیں سر پرائز دینا چاہتا ہوں.....“  
دوستوں کو خوشگوار حیرت میں جتنا کرنے کے شوق میں یہ نوجوان کافی پُر جوش تھا۔  
میں نے غور سے اسے دیکھتے ہوئے اسے سمجھنے کی کوشش کی۔ وہ میری سمجھ میں نہیں آیا۔ آج بھی نہیں آتا۔

بہار نواس دلی کے میرے کمرے پر دستک ہوتی۔ اجازت لے کر اندر آنے والا کوئی اور نہیں اس نوجوان کے سوا۔ میں اچانک اسے دیکھ کر حیران رہ گیا۔

”پا چلا آپ آئے ہوئے ہیں، بھا بھی بھی۔ تو میں سب کام چھوڑ چھاڑ کر چلا آیا۔ اپنی گھاڑی بھی لا یا ہوں۔ جب تک آپ لوگ دلی میں ہیں، خدمت شکے لیے حاضر ہوں گا.....“  
وہ ایک ہی سانس میں ساری باتیں کہہ گیا۔

وہ اطمینان سے بیٹھ گیا۔ پانی پیا، چائے پی لی تو میں نے عرض کیا:

”بھائی! آپ کی محبت سر آنکھوں پر، لیکن بعض اوقات آپ کی محبت غیر ضروری صورت اختیار کر لیتی ہے.....“

”محبت میں تو ساری ہی باتیں غیر ضروری ہوتی ہیں صد بھائی۔ ضروری اور غیر ضروری کا معاملہ سودوزیاں کا ہے اور محبت میں یہ نہیں چلتا.....“  
وہ Compromises کرنے کے بالکل موڑ میں نہیں۔

”میرے کہنے کا مطلب ہے، میرے پاس تو سرکاری گاڑی.....“  
میں نے اپنی صفائی دینے کی کوشش کی۔

”میں بھی تو دلی میں ہمیشہ نہیں رہتا۔ آج ہوں تو میری خدمات بھی حاضر ہیں، نہیں رہوں گا تو آپ کو اپنی سرکاری گاڑی مبارک.....“

نو جوان نے مجھے لاجواب کر دیا۔ میں نے سرکاری گاڑی واپس کر دی اور ہم اس کی کار میں نکل پڑے۔ دلی دنیا کا وہ شہر ہے جس کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ جس نے وہاں کے بازاروں میں کار چلا لی وہ دنیا کے کسی شہر میں ڈرائیور گ کر سکتا ہے۔ میں بھی یہ بات اپنے شہر عظیم آباد یعنی پشنہ کے بارے میں کہتا ہوں لیکن یہاں اصل وجہ ٹریفک کے کسی قاعدے اصول کو تسلیم نہیں کرنا ہے اور یہاں کی شاہراؤں پر سبھی گاڑیاں بیشول بیل گاڑی (ریل گاڑی کو چھوڑ کر انسانوں کے شانہ پر شانہ چلتی ہیں)۔

کچھ پتا نہیں کہ اس نوجوان کو دلی کی ٹریفک کے قاعدے قانون معلوم ہیں یا نہیں۔ اسٹریگ پر بہر کیف وہی بیٹھا تھا تو یقیناً مجھ سے زیادہ ڈرائیور گ جانتا تھا۔ جہاں جہاں ہمیں جانا تھا نوجوان کشاں کشاں ہمیں لے گیا۔ لیکن وہ دوست بن گیا۔ کہیں بھائی، کہیں بالکل ڈرائیور۔ کچھ پازاروں میں جہاں پارکنگ ملکوں تھی، وہاں وہ اپنی سیٹ پر بیٹھا مونگ پھلیاں توڑتا رہا اور ہمارے بہت اصرار کے باوجود ہماری تفریغ میں شامل نہیں ہوا لیکن جہاں موقع ہوا وہاں اس نے بڑھ چڑھ کر حصہ بھی لیا۔ ساڑیوں کے انتخاب اور ان کے رنگوں کے چناؤ میں بھی.....  
ہم علی گڑھ جا رہے تھے۔ اس نے ہمیں الکارا۔

”میں بھی علی گڑھ آؤں گا، آپ کو سلام کرنے.....“

”کیوں؟ یہاں تو آپ سے ملاقات ہو ہی چکی۔ آپ نے مہماں اور میزبانی دونوں کے فرائض بڑھ چڑھ کر انجام دے لیے پھر زحمت کیوں اٹھائیں.....؟“

میں اسے روکنے کی بہت کوشش کرتا ہوں لیکن وہ فخر یہ انداز میں کہتا ہے کہ وہ ترین قبیلے کا فرد ہے جو دوست اور دشمن میں کوئی سمجھوتہ نہیں کرتا اور یہ کہ جب تک وہ اپنے مہماں کو سرحدوں

سے پار نہ کر دے جسکن سے نہیں بیٹھ سکتا۔

میں ڈر گیا۔ اس قبیلے کے فرد کو غصہ دلانا ہرگز داش مندی نہیں۔ اصل میں یہ وہ لوگ ہیں جو اپنے مہماں کی برکت کو جاری و ساری رکھنے کے لیے بلا تکلف اسے اپنے ہاں دفن بھی کر لیتے ہیں۔ وہ اپنے دشمنوں سے اس لیے اپنے مہماںوں کو ہلاک کر داڑا لتے ہیں کہ پھر بعد میں دشمن کے مہماں کو بھی اطمینان سے مار سکتیں۔

دسمبر کی سردی..... سردیوں کا موسم علی گڑھ میں کیا پورے مغربی یورپ کے لیے بطور خاص نازل ہوتا ہے۔ اتر انجلین جانے سے یوپی والوں کو شاید کچھ راحت مل گئی ہو۔ ہم ابوالکلام قاسی کے خوبصورت مکان میں مقیم تھے۔ رات کا کھانا ختم کر کے باہر ہلکی چھلکی چھلکی چھلکی قدمی کے بعد ہم کمبلوں میں دیکھے پڑے تھے کہ باہر کسی کار کے رکنے کی آداز آئی۔ پھر برآمدے میں دستک..... قاسی کو اٹھ کر جانا پڑا کہ مکان انھیں کا تھا۔

”اُرے بھائی حنیف ترین آئے ہیں۔ کہتے ہیں سلام کر کے انھیں فوراً واپس جانا ہے۔“ میرے ذہن و گمان میں بھی نہیں تھا کہ وہ اس وقت نازل ہو جائے گا۔ دو پھر اور شام کو میں نے اس کی راہ بھی دیکھی تھی۔ نہیں آیا تو اطمینان بھی ہوا کہ چلواء سے مغل تو آئی۔ دریہ سے سی۔ لیکن کیا پتا تھا کہ آفت ہمیشہ بنا اطلاع دیے نازل ہوتی ہے۔

میں تقریباً دوڑتا ہوا ہر گیا۔ یہ حضرت اپنی کار کے پاس کھڑے ایک شان در پائی کے ساتھ مسکرا رہے تھے۔ سوت دھول سے اٹا ہوا تھا۔ گاڑی پر اس قدر گرد جمی تھی کہ اس کا رنگ تبدیل ہو گیا تھا۔ سر کے بال دھول سے بھورے ہو گئے تھے۔

”کمال کرتے ہیں بھائی آپ بھی..... بھلا اس وقت آنے کی کیا ضرورت تھی.....“

میرے لبجے میں شاید ناراضگی کی یو آگئی تھی۔ وہ مخذالت خواہ انداز میں آگے بڑھے۔ مجھ سے لپٹنے کی کوشش کی پھر شاید یہ سوچ کر کے کہاں پر پڑی دھول کہیں مجھ سے نہ چھٹ جائے۔

”آپ سے وعدہ جو کر لیا تھا۔ اس کو تو بھانا تھا.....“

”تو اس عالم میں.....؟.....“

کوشش کے باوجود میرے لبجے کی ناراضگی نہیں گئی۔

”ابھی پورا حال سنیں گے تو شاید مجھے مار بیٹھیں.....“

وہ نہ سر ہاتھا۔ اس کے چکلیے دانتوں پر بھی دھول جمی ہوئی تھی۔

وہ دراٹے ہی میں بیٹھ گیا۔ میرے اور قائم کے بہت اصرار کے پاؤ جو داند نہیں آیا۔ شاید اسے اپنے جسم سے چٹی دھول کا شدید احساس تھا۔ سردی شدید تھی لیکن ہم سب اس حالت میں سردی وردی بھول چکے تھے۔

”مرا آباد اور سنبھل وغیرہ سے لے کر عازی آباد تک آج ایک زبردست میلہ لکھتا ہے، جس میں لاکھوں افراد حصہ لیتے ہیں۔ ندیوں میں غسل ہوتا ہے۔ ان وجہات سے پورے علاقے میں ٹریفک تقریباً بند رہتا ہے۔ مجھے یاد بھی نہیں تھا۔ میں وعدے کے مطابق نکل پڑا تو نظارہ درمیان آیا.....“

”آپ لوٹ جاتے..... کہیں سے فون کر دیتے.....“

میرا ہجہ شاید اب بھی شکھا تھا لیکن یہ شخص تھا کہ اس پر کسی بات کا اثر ہی نہیں ہوتا تھا۔ وہ میری ساری تیکھی باتوں کا شانت انداز میں جواب دے رہا تھا۔ اسے جو مشکلات پیش آئیں، انھیں مزے لے لے کر بیان کر رہا تھا۔ عجیب چیز تھا۔

”اف کیا جام تھا، کیا اڑ دہام تھا۔ گاڑیاں چیوتیوں کی رفتار سے چل رہی تھیں۔ میری کار سیکڑوں ٹرکوں کے درمیان ہی جا رہی تھی.....“

”آپ نے جان بوجہ کر خطرہ مول لیا۔ اپنے آپ کو ہلاکت میں ڈالا۔ آپ کو کچھ ہو جاتا تو اس کا الزام کس کے سرجاتا.....“

میں نے اسے گھورا۔ پہاں نہیں وہ شخص کسی کا بنا تھا کہ اسے میرے غصے پر مسلسل پیار آثار ہا اور نہیں کر اپنا ہولناک سفر نامہ بیان کرتا رہا۔

”افسوں یہ ہے صد بھائی کہ میں نے کمربہ ساتھ نہیں رکھا۔ اس پورے منظر کو میں اپنے دیکھنے کیسے میں بند کر لیتا تو کتنی یادگار اور انوکھی چیز ہوتی۔ ذرا سوچیے.....“

اس شخص سے بحث کرنا بیکار تھا۔ اس پر کسی بات کا اثر نہیں ہوتا تھا۔ قائم کی بھی اس عجیب الحلقت کو دیکھ کر حیران تھے۔ ابھی ہماری حیرانی ختم بھی نہیں ہوئی تھی اس نے دوسرا شاک دینے کی کوشش کی۔ اچانک وہ اٹھ کھڑا ہوا۔

”اچھا تو میں چلتا ہوں.....“

”کہاں؟ اس وقت رات کے گیارہ نج رو ہے ہیں خضور۔ سردی اپنے شباب پر ہے۔ آپ کسی ہوٹل میں جانے کے بجائے یہیں رو چجیے.....“

تاسی نے اصرار کیا وہ پھر ہوا۔

”ہوں؟ بھائی جان! میں واپس جا رہا ہوں۔ صح ہونے سے پہلے میرا مراد آپا دپنچھا بہت ضروری ہے۔“

”ایں؟ اس وقت...؟“

وہ کیا کہہ رہا تھا.....؟

”ہاں بھائی جان! اس وقت سڑک پا لکھ سنان ہوگی۔ آنے میں جوزحت ہوئی سو ہوگی۔ جانے میں بہت لطف آئے گا۔“

”کل چلے جائیے گا بھائی۔ اس وقت جانے کی کیا نگ ہے....؟“

تاسی نے پھر کہا لیکن مرغ کی وہی ایک ناگ..... ہستا ہوا مرغ

”صح سے پہلے پہلے میرا مراد آپا دپنچھ جانا بہت ضروری ہے۔ کچھ ایسا ہی کام ہے....“

میری بھوٹ میں آرہا تھا کہ میں کیا کروں؟ اس شخص کو کیسے روکوں؟ کیوں کراس کا ٹھریہ ادا کروں؟ وہ اتنی زحمت اٹھا کر محض اپنا وعدہ بھانے مجھ سے ملنے چلا آیا اور اب بغیر کچھ کہائے پہنچے واپس بھی جا رہا ہے۔ عجیب بندوں کو پیدا کیا ہے اس نے بھی۔

ولی میں ایک درس اسوق تھا۔ وہ آدمکا۔

”رات کا کھانا آپ میرے ساتھ نوش فرمائیں گے.....؟“

وہیکی آمیز انداز میں اس نے اپنا فیصلہ سنایا۔

”کس خوشی میں بھائی.....؟“

میں نے استغفار کیا۔

”آپ کے آنے کی خوشی میں.....؟“

”میں تو براہم آتا ہوں۔ نئی بات کون ہے.....؟“

میں بھی بحث کرنے کے ہوڑی میں تھا۔

”لیکن میں تو براہم یہاں نہیں رہتا۔ اتفاق سے اس وقت ہوں تو آپ بھی ہیں.....“

بحث کرنا بیکار تھا لیکن میرے رکش میں ابھی کچھ تیرہاتی تھے۔ میں نے ایک تیر چلا�ا۔

”بھائی آپ جہاں رہتے ہیں، وہاں رات میں میرا پہنچنا بہت مشکل ہے۔ میں یوں

بھی Route Conscious نہیں ہوں۔“

”کوئی بات نہیں۔ آپ فلاں جگہ پر، فلاں بلڈنگ کے پاس..... فلاں نشانے پر آجائیے۔ میں موجود ہوں گا.....“

اس نے میرے سارے راستے بند کر دیے۔ ایک کوچہ قاتل کے سوا۔

اس کے دیے ہوئے نشان پر جب میں کسی طرح پہنچ گیا تو وہ حضرت بڑے اطمینان سے کھڑے اپنے امپورٹڈ لائٹر سے اپنی گھڑی دیکھ رہے تھے۔

”واہ صد بھائی! اس کو کہتے ہیں وقت کی پابندی۔ نہ ایک منٹ آگے نہ ایک منٹ

پیچھے.....“

گاڑی اس کی رہنمائی میں چل پڑی۔ میں نے سو فیصد بہانہ نہیں کیا تھا۔ میں واقعی Route Conscious نہیں ہوں۔ پچاسوں بار بھی کہیں جاؤں، پھر بھی آسانی سے نہیں پہنچ سکتا۔ گاڑی ایک ہوٹل..... نہیں کہانے پہنچنے کی ایک دکان پر رکی۔ میں گاڑی میں بیٹھا رہا۔ وہ حضرت بریانی، کتاب، شیرمال، کھیر اور پہاڑ نہیں کیا کیا پیک کرتے رہے۔ میں گاڑی میں بیٹھا جیراں ہوتا رہا۔ آخر ادا نے کیا ہیں اس ترین پٹھان کے؟“

سامان سے لدا پھدا وہ گاڑی میں آبیٹھا اور گاڑی کو مختلف گلیوں میں گھما تا رہا۔ کچھ تاریک گلیوں میں بھی۔ آخر گاڑی ایک معمولی عمارت کے پاس روکی گئی۔ یہ اس شخص کا مکان تو نہیں۔ میں تو وہاں دو ایک بار چاچکا تھا لیکن اس وقت میں زندہ بدست تھا۔ کچھ بولنے وغیرہ کا فائدہ نہیں تھا۔ وہ ظالم جو کچھ کر رہا تھا۔ اس پر بے چوں چراں عمل کرنے کے سوا اور کوئی چارہ بھی نہیں تھا۔ چند بوسیدہ و شکستہ سیر ہیوں پر چڑھنے کے بعد ہم ایک نہایت چھوٹے قلیٹ میں داخل ہوئے۔ ایک شخص دوڑ کر اس سے لپٹ گیا۔ پنج ہائے آس پاس کھڑے ہو گئے۔ زوردار اور مبالغہ آمیزانداز میں میرا تعارف کرایا گیا۔ ہم سب ایک چوکی پر بیٹھ گئے جس پر ایک طلکھی سی چاندنی پہنچی تھی۔ ہمہ ان نے ڈرامائی طور پر اب میزبان کے فرائض اختیار کر لیے تھے۔ ایک دستر خوان طلب کیا۔ درمیان میں اسے سلیقے سے بچایا گیا۔ اندر سے چند پلٹیں آگئیں۔ ساتھ لائے گئے کھانے کے پیکٹ کھولے گئے اور.....

تو یہ تھی ہماری دعوت.....“

بعد میں اس نے مجھے تفصیل بتائی کہ صاحب خانہ اس کے دیرینہ دوست تھے اور وہ میرے ساتھ ان کی اور ان کے بچوں کی دعوت بھی کرنا چاہتا تھا۔ اس مقصد کی تحریکیں کیمیل کے لیے اس

بنے یہاں کوئی ترکیب نکالی۔

اس شخص سے دور نزد دیک کے جو بھی تعلقات رہے، ایک بات نمایاں اور بنیادی طور پر سامنے آئی کہ اس کی محبت ہمیشہ یک طرفہ ہوتی ہے۔ وہ محبت کے معاملے میں لیں دین کا بالکل قائل نہیں۔ جسے چاہتا ہے بس اسے چاہتا ہے۔ بد لے میں کچھ نہیں چاہتا۔ چاہت بھی نہیں۔ وہ مجھے لگا تار خلط لکھتا رہا۔ غید اور نئے سال کے کارڈ بھیجتا رہا۔ جب بھی کوئی قابل ذکر چیز اس کی چیپی اس نے بطور خاص مجھے اطلاع دی۔ جب بھی اس کی کتاب چیپی اس نے فوراً مجھے سمجھنے کا اہتمام کیا اور جواب میں.....؟

خاموشی..... مکمل خاموشی

مگر بعض اوقات خاموشی بے حد بولتی ہوئی ہوتی ہے۔ سیکڑوں تقریروں اور بے شمار بیانوں پر بھاری..... ایک مکمل زبان جو کاغذ پر کسی نہیں جاتی، کسی زبان سے ادا نہیں کی جاتی، کانوں کا ن سفر نہیں کرتی، محسوس کی جاتی ہے..... صرف محسوس.....

یہ شخص جو گوشت پوست کا بنا ہوا ہے..... اعلاء تعلیم یافت، اپنی ذمے داریوں سے پوری طرح بہرہ در، فرمائی بردار اولاد، شفیق باپ، چاہنے والا شوہر، قابل اعتماد دوست، لاائق بھروسہ رفق، نہ جوش شاعر..... سب اپنی جگہ لیکن اس کی شخصیت دراصل محسوس کرنے کی چیز ہے۔ اس کا خلوص اور اس کی محبت روح کی گہرائیوں تک اتر جانے والی شے ہے اور میں نے روح کی گہرائیوں میں اسے محسوس کیا ہے۔ خاموشی اس انمول احساس کو اپنی حفاظت میں رکھے ہوئے ہے۔

میں نے حنیف ترین کی شاعری پر کوئی اظہار خیال نہیں کیا، ان کی ادبی حیثیت پر کوئی روشنی نہیں ڈالی۔ میں نہیں جانتا وہ کیسے شاعر ہیں، ان کی ادبی حیثیت کیا ہے؟ یہ کام ناقدین کا ہے اور میں ان کے کام میں دخل اندازی کرنا نہیں چاہتا لیکن میں نے ایسے بہت لوگوں کو دیکھا ہے جو ادیب تو شاید بڑے ہیں، شخصیت میں کوئی بڑا پن نہیں۔ بھی اگر تم بڑے فکار ہو تو بڑے انسان بھی تو بنو۔ ایک ادیب کو تو چند سو یا چند ہزار جانتے ہیں۔ ایک انسان کو لاکھوں..... اس لیے پہلے بڑا انسان، پھر بڑا ادیب..... حنیف ترین یقیناً ایک بڑے اور اچھے انسان ہیں تو ایک اچھے شاعر بھی ضرور ہوں گے۔ یوں ان کی شاعری کی ابھی عمری کیا ہے۔ ابھی تو ان کے سامنے بہت سارا وقت پڑا ہے۔

## ایک آف لو، بے، ٹریو ڈیسپیر قطبی مکتبہ اور زمین لا پتھ رہی

Wind whines, and whines the shingle  
 The crazy pierstakes groan  
 A senile sea numbers each single  
 Slimesilvered stone  
 From whining wind and colder  
 Grey sea I wrap him warm  
 And touch his trembling fineboned shoulder  
 And boyish arm  
 Around us fear, descending  
 Darkness of fear above  
 And in my heart how deep unending  
 Ache of love!

(On the Beach at Fontana— James Joyce)

جیس جو اس کی مندرجہ بالائی نظم "how deep unending— ache of love"  
 کے یہ آخری چھ لفظ ہیں۔ یہ نظم on the beach at fontana پارہ مصرعوں پر مشتمل

ہے۔ یوں تو پوری نظم، میں جس اردو شاعر کی شاعری کے بارے میں لکھ رہا ہوں اس کا پرلاگ ہے، لیکن نظم کے آخری چھ لفظ اس شاعر کی شاعری کی آتما میں کچھ اس طرح پوسٹ ہیں کہ یہ پیو شگی ہی اسے ایک اچھا سچا شاعر بناتی ہے۔ ایک مرتبہ فیض احمد فیض صاحب نے کہا تھا کہ یار لوگ ہر وقت ادب کا روشناروئے رہتے ہیں... انہوں نے یہ بھی کہا تھا کہ آج کل ادبی حلقوں میں دو چار سوال اکثر سننے میں آتے ہیں۔ پہلا سوال، کیا ہمارے شعری ادب پر جمود طاری ہے۔ دوسرا سوال، کیا وہ شاعری جسے جدیدیت کا نام دیا جاتا ہے، نثری نظم، آزاد نظم، تغزل سے عاری غزل وغیرہ وغیرہ۔ اس جمود کا توڑنیں ہے۔ تیسرا سوال، کیا نئے لکھنے والوں میں کوئی ہونہاں بردا ایسا نہیں ہے جس کے چکنے پکنے پاتوں سے کچھ امید یہی وابستہ کی جاسکیں... یہ بات فیض احمد فیض صاحب نے شاید ۱۹۸۱ء یا ۱۹۸۲ء میں کہی تھی... میں یہ بات کتنی ہی بار کہہ چکا ہوں اور آج فیض صاحب کی زبانی دوبار یکہنے کی پھر جرأت کر رہا ہوں کہ جس دن ادب پر جمود طاری ہو جائے گا یا جس دن ادب کی ارتقی اٹھ جائے گی، اُس دن بھگوان کی بھی ارتقی اٹھ جائے گی... میرے پیارے بھائیو! بھگوان میں اور ادب میں کوئی فرق نہیں ہے۔ لیکن یہاں میں اس ادب کی بات نہیں کر رہا جو ہر ایسا غیر انہو خیر الکھ رہا ہے... میں اس ادب کی بھی بات نہیں کر رہا جس میں لوگ خود کو خدا بنانے کے لیے ادب کا پریوگ کر رہے ہیں، اُس کے لیے رسالے بھی نکال رہے ہیں، بڑے بڑے انعام خود سے خود کو دلوار ہے ہیں اور منچھوں پر تیل لگا کر خود کو بھگوان سمجھ کر سارے دنیا کے سچے ادب کو دولتیاں مار رہے ہیں... حالانکہ بھگوان کا پیشہ دولتیاں مارنا نہیں بلکہ اس کا پیشہ تخلیق گری ہے۔ اسی تخلیق گری سے شیشہ گری تخلیق پاتی ہے اور اسی تخلیق گری سے کوزہ گری بھی تخلیق پاتی ہے... تخلیق گری کا سلسلہ اتنا طویل ہے کہ اسکے بھی اُس طویل سلسلے کے بہت پیچھے دور کہیں غبار میں گم ہو جاتا ہے...

آئیے جناب اب ہم رکھے کی شاعری کے بارے میں چند معتراد یوں کی رائے پیش کرتے ہیں:

”رکھے کے اسالیب کا دائرة اتنا کشادہ تھا کہ اس کی وسیع ہمدردی اور رویے اپنے عملی اثرات یا منطقی اعتبار سے ایک دوسرے کو خارج کرتے اور ایک دوسرے کی تردید

—ہمبوگر کرتے رہتے تھے۔“

”رکے کے اساطیری مدرکات پر ہمیں فلسفیانہ تصورات کا ڈھانچا نہیں منڈھنا چاہیے۔ اس کی شاعری کی اکتشافی معنویت اس نظام فکر سے پہ درجہا بڑھ کر ہے جو اس کے کلام سے اخذ کر کے تکمیل کیا جاسکتا ہے۔“ — جس۔ بس۔ یشمن

”رکے کے خیالات کو کھینچا تائی سے کسی طرف لے جاسکتے ہیں، مگر وہ خود انہیں کسی سمت فلسفیانہ طور پر نہیں لے گیا۔ اس نے شعری طریق سے انہیں پروان چڑھایا اور ان سے اعلیٰ درجے کی شاعری پیدا کی۔“ — ڈی۔ جس۔ ایزو ایٹ

”ان مرثیوں کے لفظی حسن سے لطف انھائا اور کلام کی موسیقیت سے اڑپذیر ہونا میں اپنے لیے کافی سمجھتا ہوں، ان کے ”فکر“ میں رسائی کی کوشش میں بہت ہادل تاخواستہ کرتا ہوں، کیوں کہ یہ فکر میرے لیے مشکل بھی ہے اور میرے مزاج کے نام موافق بھی۔“ — ٹی۔ ایس۔ ایلیٹ

آنپ سوچ رہے ہوں گے کہ میں یہ مضمون کس شاعر پر لکھ رہا ہوں جس کا نام ابھی تک میں نے اس مضمون میں نہیں لیا ہے۔ لیکن دوسروں کے حوالوں پر حوالے دیتا جا رہا ہوں... چلنے حوالے کی اس رسم کو زندہ رکھتے ہیں اور آپ کو رکھ کی ایک لفظ سناتے ہیں... میں گویا پرچم ہوں جس کے ہر سمت دستیں اور دوریاں ہیں  
ہے ان ہواؤں کا ہوش مجھ کو، جو چلنے والی ہیں اور جنمیں مجھ پر بیٹنا ہے  
مگر چہ نیچے ابھی کسی شے میں کوئی حرکت نہیں ہوئی ہے  
سچ سے بند ہو رہے اب تک کواڑ سارے، ہے چینیوں میں سکوت طاری  
ابھی درپیچوں کو کپکاپاہٹ نہیں چڑھی ہے، ابھی ہے گرد و غبار بھاری

ادھر مجھے آندھیوں نے آبھی لیا ہے، لہر رہا ہوں کہ جیسے ساگر  
میں کھل کے لہراتا اور سستا ہوں اپنے اندر  
جھپٹتا ہوں میں اشتعال بن کے  
کہ سہہ رہا ہوں اکیلا طوفاں

میں ہوں اکیلا، بہت اکیلا!

اوپر ابھی آپ کے لیے میں نے رکے کی ایک نظم quote کی ہے۔ رکے کے بعد اب میں کافکا کی ڈائری سے آپ کے لیے کچھ سطریں quote کرتا ہوں:

"When despair shows itself so definitely, is so tied to its object, so pent up, as in a soldier who covers a retreat and thus lets himself be torn to pieces, then it is not true despair. true despair overreaches its goal immediately and always, (at this comma it became clear that only the first sentence was correct)".

کافکا کی ڈائری کی ان سطروں کے بعد، میرے خاطر ذرا دیوان شش تبریز کے یہ تین اشعار بھی سن لیجئے:

دو رخ عشق نگرتا بصفت مرد شوی  
پیش سردان منشین کز داشان سرد شوی  
از رخ عشق بجو چیز دکر جن صورت  
گاه آنت ک ک با همه همدرد شوی  
چون گلوخی بصفت تو بہوا برنشوی  
بہوا برشوی از بگلکنی و کرد شوی

ان تین شعروں کی گہرائی میں اگر اڑتا جائے تو ہمارے پاس یہ چند معنی کی سطریں آتی ہیں۔

"اے، ذرا عشق کے چہرے کا دھیان کر کہ تو ہو سکتا ہے عاشق۔ ٹلاش کر عشق کے چہرے سے خوبصورتی کے علاوہ بھی کچھ ہے کہ تجھے ایک مہرباں جیب کی ضرورت ہے... تو منجد ہے۔ اس لیے تو کبھی ہوا کی سر بلندیاں طے نہیں کر سکتا۔ لیکن اگر تجھے میں ثوٹ کر بکھرنے کی طاقت ہے اور تو ریت بن سکتا ہے تو ضرور ہوا کی سر بلندیاں تیرا مقدر بن سکتی ہیں۔"

میں نے جس شاعر کے لیے اتنے بہت سارے اقتباس نقل کئے ہیں۔ ان کا مطلب صرف اس شاعر کے لیے ایک thesis تحریر کرنا تھا... سو، جو thesis تحریر ہوا، وہ مندرجہ ذیل ہے...

- ۱- جیس جو اس کی نظم "how on the beach at fontana" کے یہ آخری چھ لفظ deep unending—ache of love"

- ۲- رکے کے اسالیب، اُس کے اساطیری مدرکات، اس کی فلسفے سے بے اعتمانی اور اس کی اعلیٰ تخلیق شناسی اور اس کی تہائی۔

- ۳- کافکا کا کا true despair

- ۴- دیوان شمس تبریز کے شعروں میں باطنی تخلیق و ریخت کا سیر یو۔ محترم قارئین! آپ سوچ رہے ہوں گے کہ میں نے عام نقادوں کی طرح دوسرے نقادوں کے اتنے حوالے کیوں دیے ہیں... معاف کجھے گا میں نے یہاں کسی نقاد کا حوالہ نہیں دیا۔ بلکہ تخلیق کاروں کے حوالے دیے ہیں جو عام طور سے کم دیے جاتے ہیں۔ میں جس شاعر پر یہ مضمون لکھ رہا ہوں، وہ اردو کا شاعر ہے۔ لیکن میں نے کسی اردو کے شاعر یا ادیب کے حوالے اس مضمون میں زبردستی نہیں ٹالکے... پھر بات تو یہ ہے اور جسے ہمیں قبول کرنے میں کوئی پس و پیش نہیں ہوتا چاہیے کہ آج لزیپر ایک چھوٹے سے cathode screen کا بندی یعنی قیدی ہو گیا ہے۔ اب ہمیں اتنی جرأت ہونی چاہیے کہ ہم باہر کے ادب سے آنکھ سے آنکھ ملا کے گفتگو کر سکیں... وہ زمانے بیت گئے، جب بہت سارے ادیب اور شاعر، باہر کے ادیبوں اور شاعروں کے ترجموں سے اردو میں (اردو کے علاوہ اور بھی بہت سی زبانیں ہو سکتی ہیں) اپنے نام کے گھوڑے دوڑاتے تھے... اب ان ادیبوں اور شاعروں کا حشر کیا ہوا... وہ سارے ادیب و شاعر اب مٹی کے سوکھے تغاروں کی طرح گھسنوں کے بل اونڈھے ہو گئے...

میرا شاعر جس پر میں یہ مضمون لکھ رہا ہوں وہ ایک انتہائی original شاعر ہے۔ اس نے کبھی کسی کی نقل نہیں کی۔ اس نے جیسا بھی لکھا، جتنا بھی لکھا، سب اپنا لکھا، اسی لیے اس کی شاعری میں ایک گہری مخصوصیت اور ایک گہری پراسراریت شامل ہے... اب میں یہ

عرض کرنا چاہوں گا کہ میں نے جیس جو اُس کی وہ آخری چھ لائیں جن کی اردو شکل یہ ہو سکتی ہے ”کتنا گمراہ ہے یہ احمد۔ محبت کا غم“... میں جس شاعر کے بارے میں یہ سب لکھ رہا ہوں، آئیے اس کا نام بتاتا ہوں۔ اس کا نام ہے حنیف ترین۔ اب آپ حنیف ترین کی یہ قلم پڑھئے اور اس میں جیس جو اُس کی طرح محبت کے اُس غم سے لطف اٹھائیے جو حنیف ترین کی اسی قلم میں خود بخود، مخصوصیت کے کسی سرشار اور پراسرار ذمہ کی طرح زمزد خواہی کر رہا ہے...

پت مہر کے بستر میں

تمہا عالمہ شب

چل تعریض پر نید کی

تارک دھنادھن کرتی ہوئی

جنگل رقص میں کھوتی ہے

اک دائن بھی ہوتی ہے

اور کہیں تو

ثونے پھونے خوابوں کے

میرے میرے دریاؤں میں

چاند کا قتل

خطی، پاؤں میں خوشبو کے

ریخوں کی جلا دلنی کی خبر

صرائے سماعت بنتی ہے

حنیف ترین نے جیس جو اُس کو پڑھا ضرور ہے، لیکن اسے اپنی شاعری میں داخل نہیں ہونے دیا۔ حنیف ترین جب بھی شاعری کرتے ہیں، میرے خیال میں درودوں کے سارے دروازے، کفر کیاں، یہاں تک کہ روشن دان بھی بند کر کے گھپ اندر میرا کر لیتے ہیں... اس گھپ اندر میرے میں جب چاروں ستوں کے پت بند ہوں اور گھپ اندر میرا ہو، جب درویش

تحقیق کار کے باطن کی پٹ کھل جاتی ہے اور "collective memory" خدائی پروائی کی طرح اس کے پاس چلی آتی ہے، اور اس کا ہاتھ پکڑ کر ایسی نظم لکھواتی ہے... انہوں نے اس قسم کی ایک نظم ہی نہیں لکھی بلکہ اسی کئی نظمیں ان کے یہاں موجود ہیں۔ ان نظموں کی موجودگی میری thesis کے پہلے حوالے کی توثیق کرتی ہے۔ اس توثیقیت کے لیے آپ ان کا مجموعہ کلام "زمین لا پتہ رہی" پڑھ سکتے ہیں۔

اب میں اپنے thesis کے دوسرے موڑ پر میں نے رلکے کے اسالیب، اس کے اساطیری مدرکات، اس کی فلسفے سے بے اعتنائی، اس کی اعلیٰ تخلیق شناسی اور اس کی تہائی کی بات کی تھی۔ یہ بات حنیف ترین کی شاعری پرکشی صادق آتی ہے، آپ ان کی یہ چھوٹی سی نظم پڑھ کر خود محسوس کر سکتے ہیں... لیکن نظم پڑھنے سے پہلے میری اس بات کو بھی دھیان میں رکھئے گا کہ حنیف ترین کی شاعری vision کی شاعری نہیں ہے۔ یہ شاعری perception کی شاعری ہے۔ میری ناقص رائے میں vision ایک محدود لفظ ہے۔ کہنے کا مطلب یہ ہے کہ vision تو ہر ایک کے پاس ہوتا ہے، لیکن perception بہت نایاب ہے۔ اس کی دلیل میں ہمیشہ ایک 'عرقان' اور کرامت مرقص رہتی ہے۔ یہ perception ہی رلکے کو عظمت اور رفتہ عطا کرتا ہے، اور جب اس میں اساطیری مدرکات، فلسفے کی فرقت، اعلیٰ تخلیق شناسی اور تہائی کا 'بھی' شامل ہو جائے تو آپ اس کو 'سوم رس' کہہ سکتے ہیں۔ یہ وہی 'سوم رس' ہے جس کا پالن، سورگ میں دیوتا کرتے ہیں اور جس کا لیکھن دھرتی پر تخلیق کار کرتے ہیں... حنیف ترین کی شاعری 'اسلوب' کی شاعری نہیں بلکہ 'اسالیب' کی شاعری ہے۔ اسلوب کی شاعری سے ان گنت مثالیں ہندستانی ترقی پسندوں کی شاعری سے دی جا سکتی ہیں۔ بلکہ ساری ترقی پسند شاعری، سر پا تک 'ذکش'، محض 'ذکش' یعنی اسلوبی کی شاعری تھی... اسالیب کے شاعروں یا ادیبوں کی بات کی جائے تو ان میں میر، غالب، بیدی، منشو، کرشن چندر، قرۃ العین حیدر، انتظار حسین چیسے لوگوں کے نام آتے ہیں... حنیف ترین اسی صفت میں داخل ہونے کی پر جوش اور پر زور کوشش کر رہے ہیں... دعا ہے کہ وہ اس صفت میں مستقبل قریب میں صلوٰۃ تجداد ادا کر سکیں... حنیف ترین کی اساطیریت میں مذهب یا عقیدہ شامل نہیں ہے۔ ان کے اساطیریت میں آم کے باغ،

کوئل کی کوک، سرسوں کے کھیت، پیسیہ کی آواز... بھری دوپہری باوری اکلی ڈکلی مت جا،  
ونغیرہ وغیرہ ان گنت مٹی سے جڑی ہوئی آوازیں اور رشتے ناطے شامل ہیں۔ یہ آوازیں، یہ  
رشته ناطے مختلف اسالیب میں، ان کے ذاتی perception کے ساتھ، ایک شدید بھے کی  
دستک لیے ان کی شاعری میں بازگشت کرتے رہتے ہیں... حوالے کے لیے ان کی یہ چھوٹی  
سی نظم پڑھئے اور قرۃ العین حیدر کے ”اسنو بیری کے شنگونے“ کا لطف اٹھائیے...

## ساری رونق اور لطافت

جن رنگوں کے ساتھ بندھی ہے  
وہ سکھ کے ان رنگوں کو بھی  
تہائی میں سان رہے ہیں  
میرے دکھوں کوتان رہے ہیں

نظم پڑھ کے کیا آپ کو میرے thesis کے دوسرے موز کے مرجان کا ”لو لوئے  
جان“ یعنی ”احساس از کران تا کران“ ہوا یا نہیں...  
اب میں اپنی thesis کے تیسرے موز، یعنی کافکا کے true despair پر آتا ہوں۔

کافکا کی پوری زندگی ایک سچے دکھ کے ساتھ وابستہ تھی۔ یہ دکھ اُسے اپنے بدن سے ملا تھا،  
جو آہستہ آہستہ اُس کی آتما میں شامل ہو کر بڑ کا پیڑ بن گیا تھا۔ اسی لیے اس کا ہر لیکھا جو کھا،  
ادب کا true despair یعنی سچا دکھ بن گیا... اسے آپ ”کافکائی نروان“ بھی کہہ سکتے  
ہیں... حنیف ترین کی شاعری میں اُس کا اپنا سچا دکھ شامل ہے، جو دھیرے دھیرے اس کی  
شاعری میں پنپ رہا ہے۔ ہو سکتا ہے ایک دن یہ چھوٹا سا پودا، تنادر بڑ کا درخت بن جائے  
اور ایک صدمی نروان کا درجہ پراپت کر لے... حنیف ترین کی شاعری میں اس کے  
true despair کو دیکھنے کے لیے، ایک نظم حاضر خدمت ہے...

سنا ہے اس نے پڑھتے پڑھتے  
آنکھوں کو حیران کیا ہے  
پشت سے لپٹنے آئیںوں کے

زنگاروں کا دھیان کیا ہے  
صدیوں پر پھیلی، آن دیکھی  
روشنیوں کا گیان کیا ہے  
(پل دو پل و شرام کیا تھا)  
سنا ہے اس نے لکھتے لکھتے  
دفتر میں اپنے جیون کے  
دن کائے تو

راتوں کا وردان دیا ہے  
گھری فکر کے موئے موئے  
شیشے پہن کر

افظون میں نئے معنی اور مفہوم سوکر  
اور گمان کے دروازوں پر  
نئے طور سے دستک دے کر  
فکر کی اوپرچائی سے گزر کر  
بڑے بڑے انعام ہیں پائے  
دنیا کے سماں اٹھائے لیکن اب تو  
اپنے آرٹ کے تاج محل میں  
اک تصویر سالنگا ہوا ہے

اوپر کی نظم کی قراءات کے بعد، مجھے امید ہے کہ میری thesis کے تیرے موڑ کو مورد  
مل گیا ہوگا۔

اب آئیے thesis کے اتنے موڑ پر یعنی دیوانِ مشتریز کے شعروں میں باطنی بحث  
و ریخت کا سیر یو... ”دیوانِ مشتریز“ مولانا روم کی ”کتابِ عشق“ ہے۔ یہ کیسی کتاب  
عشق ہے جو آج تک نہ لکھی گئی ہے اور نہ لکھی جائے گی۔ اس کتابِ عشق کو پڑھ کے پانی

میں آگ لگتی ہے اور آگ میں زیریں ندیاں بننے لگتی ہیں۔ اس کتاب عشق میں سورہ کوثر سا اختصار بھی ہے اور الف لیلہ والیلہ سے کہیں زیادہ بڑی پراسراریت اور رمزیت بھی ہے... اس کتاب عشق میں شکست و ریخت کا وہ طوفان ہے پناہ ہے جس میں انسان تو کیا، فرشتوں کی بھی آنکھیں بھیگ جاتی ہیں... شکست و ریخت کا یہ سیر یو کائنات در کائنات سفر کرتا ہوا سدرۃ الشتہیٰ تک پہنچتا ہے۔ یہ کتاب گو مولانا روم نے اپنے حبیب شش تبریزی کی فرقت میں رقم کی تھی۔ دنیا کو کیا پسہ تھا کہ یہ فرقت کی شکست و ریخت ایک دن ایسے عشق کے سولہ سنگھار اور 'نورس' کا گھول تیار کرے گی جس کو پی کر وحدتی اور وجودی اور لا وجودی سارے مکاری، موٹی کی طرح صحوجی سیزہیاں چڑھ کے کوہ طور پر جعلی بے کراں سے ہم کنار ہوں گے... معاف کیجئے گا، میرا ہرگز یہ مطلب نہیں ہے کہ حنیف ترین مولانا روم کی نگر کے شاعر ہیں، لیکن حنیف ترین نے جس مکتبے میں admission لیا ہے اس مکتبے کے قطب مولانا روم ہیں... اس مکتبے میں باوضو ہو کر ہی آدمی، ان کے اجازت نامے کے ساتھ ہی بسم اللہ الرحمن الرحيم کہہ کے اپنا دایاں پاؤں دھرتا ہے... اب اس کو کیا کہا جائے کہ حنیف ترین کی شاعری کو وہ اجازت نامہ مل گیا ہے اور انہوں نے بسم اللہ الرحمن الرحيم کہہ کے قطبی مکتبے میں اپنا دایاں پاؤں دھر دیا ہے... ثبوت کے لیے یہ نظم حاضر ہے...

دل میں رہتی ہیں

مری خواہشیں

ہر شب کی سحر ہونے تک

ہر اندھیرے کے فتا ہونے تک

آسمانوں سے کسی، آہٹ کا گماں ہونے تک

اکھڑی سانسوں کے جدا ہونے تک!

اب اس کے بعد میرا کچھ بھی لکھنا آپ میں اور حنیف ترین کی شاعری میں مخل ہونا سمجھا جائے گا، اور میں کسی کی بھی تحقیق میں مخل ہونا اپنے لیے ناجائز اور بدترین فعل گردانتا ہوں...

## اکیسویں صدی کا جینوگن شاعر: حنفیف ترین

حنفیف ترین ایک خوبصورت تخلیقی ذہن رکھتا ہے۔ اس کی سوچ کا زادیاً اپنے دور کے شعر سے بالکل ہی مختلف ہے۔ وہ اپنے خیال کو دھند میں لپیٹ کر پیش کرتا ہے اور نہ اظہار کے لیے ایسے لفظوں کا سہارا لیتا ہے جو کثرت استعمال سے اپنا حسن اور اپنی معنویت کھو بیٹھے ہیں۔ وہ اپنی لفظیات خود تراشتا ہے کبھی بھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ اس تراش خراش میں کہیں کھردراپن رہ جاتا ہے ممکن ہے دری قسم کے نقاد اس کے اس روئے پر متعرض ہوں لیکن میں سمجھتی ہوں کہ یہی کھردراپن اس کی پہچان بن گیا ہے۔ قاری جلد ہی اس کی لفظیات سے مانوس اور آشنا ہو جاتا ہے اور پھر ان نامانوس لفظیات سے تخلیق کے چشمے پھوٹتے ہیں تو پھوٹتے ہی چلے جاتے ہیں۔ اس کی شاعری میں انجذاب کی کیفیت پیدا ہو جاتی ہے۔

رام، راون، کپیوڑ، شترنخ، ایڈس، دھول، بھینٹ، بدر، سل، ادھڑنا، بالو، ایڈس، مشینیں جیسے الفاظ کی وجہ سے بعض اشعار ناتراشیدہ ضرور محسوس ہوتے ہیں لیکن ان کا چارم کم نہیں ہوتا مثلاً:

دن میں رام اور رات میں راون  
ذہن شترنخ سے پڑتی رہی بارود کی شہ  
شہر میں خوف کے مہروں کا جو در بار چلا

دیوتا نے سجا کے مندر کو  
خون کی بھینٹ لی خدائی سے

رفاقت کی بدر میں سڑنا پڑا ہے

مصادب کی سل سے رگڑنا پڑا ہے

ای رت میں ہم کو ادھڑنا پڑا ہے

آنکھ تھی زرد بالو کا

وقت بھی جب اپنا بوجھ نہیں ڈھوتا

کمپیوٹر کی سبز بی جل گئی

مشینیں ایڈس کی بیماری بن کر

ابھی یہ الفاظ ہمیں زیادہ تر حنیف کی شاعری میں ہی نظر آئے ہیں جیسے جیسے اس کی شاعری عام ہو گی پڑھنے والے پڑھیں گے اور جس تناظر میں انھیں استعمال کیا گیا ہے اس سے ان الفاظ کی اہمیت واضح ہوتی جائے گی اور ان کی اجنبیت اور نامنو سیت بھی کم ہوتی چلی جائے گی۔ غالب نے اپنی شاعری میں ”دھول دھپا“ اور ”اوک“ جیسے الفاظ کا استعمال کیا ہے اور بالآخر کثرت مطالعہ نے ان کے اجنبی پن کو دور کر دیا اور آج ہم بڑے اعتناد سے وہ اشعار پڑھتے ہیں جن میں یہ لفظ استعمال کیے گئے ہیں۔ کہا جاتا ہے کہ ناموس الفاظ کا استعمال شاعر کا بجز ظاہر کرتا ہے یہاں بجز والی کوئی بات نہیں ہے۔ حنیف کے ذہن میں خیال اور موضوع کا ایک جنگل اُگا ہوا ہے اور ہر خیال اور ہر موضوع اس سے تقاضا کر رہا ہے کہ پہلے مجھے لکھو۔ موضوعات اور خیالات کے سیلا ب میں الفاظ اور تراکیب اس کا ساتھ نہیں دے رہی ہیں لہذا اس کو ان خیالات اور ان موضوعات کو گرفت میں لانے کے لیے خود اپنی لفظیات اور اپنی تراکیب تراشنی پڑ رہی ہیں۔ تراش خراش کے اس عمل میں وہ بڑی حد تک کامیاب ہوا ہے لیکن کہیں کہیں اسے مرد جہ بحور اور او زان سے بھی بغاوت کرنی پڑی ہے۔ آئیے دیکھتے ہیں۔ میں نے پہلے کی طرح یہ درج ذیل تراکیب بھی کتاب صحر اور زمین لاپتہ رہی سے اختیاب کیے ہیں۔ آپ ان تراکیب سے حنیف کی تخلیقی قوتون کا اندازہ کر سکیں گے۔ ان تراکیب کے حسن اور ان کی معنویت سے انکار ممکن نہیں ہے۔

حق کی کہکشاں، خال و خد کی ڈگر، ایٹا مک گرد، خوف کا تala، بکراروں کی میل، شک کی ناگن، انا کا  
شیش محل، وقت کی بخلی، شہرت کی اوپھی محلیاں، بدنا می کی ریت، بد صورت بدبو، گونجی سوچ، قربتوں  
کی خوشبو، پانیوں کا پہرا، سانپ سرخ خواہش کا، تسلیوں کا میلہ، زعفران اوڑھے دھوپ، چمپی  
ناگن، بے مکان خوشبو، خواہشوں کا میلہ، خواہشوں کا جنگل، انا کے پھول، عمر کی ڈھلانیں، سبزہ  
زاد دیواریں، تذبذب کا گنبد، خوف کی دھول، ریشمی لمحات، لس محل، خون الگتی ساعتیں، آزمودہ  
وھند، نامساعد ذات، خوابوں کا بستر، شیشے کا دریا، دودھیا خنجر، اشک زار، یاس کے پانی، معاشیاتی  
ہواوں کی یورش، ادب کا کیمیا، نئے تقاضوں کے جدول، خیال بزر، جشن حرف و صوت، معنی شب  
بیدار، فرحت نورستہ، پت جھڑ کے بستر، حاملہ شب، رنگوں کی جلا و طنی، صحرائے سماعت، نخل طلب،  
انا گزیدگی، ذات کی دلدل، ثقافت کی منڈی، رو بولی تہذیب، خوف کی دیمک، سپاٹ اکتا ہیں،  
کڑوی شامیں، لفظوں کی ریوڑ، فکر کی زریں کان، شہر ہوس، خنک بیداریاں، نخل بدن، آئینے کی  
بانیں، خوبصوروں کی بانی، لس ارغوانی وغیرہ۔

اب یہ بھی دیکھا ہے کہ شاعر نے ان کو اپنے اشعار میں کس رنگ سے باندھا ہے  
تحقیقی زمیں پچ حق کی کہکشاں اجال دیں

میں بہت دریتک  
اپنی صورت کو درپن میں تکتارا  
خال و خد کی ڈگر پر بھلتارا

ایٹا مک گرد ہر سو اڑ رہی ہے  
بھیا نک چھتریوں نیں ڈھل رہی ہے  
سمندر بھاپ بن کر اڑ رہے ہیں

مستقبل کے دروازے پر  
خوف کا تala جھول رہا ہے

سوچ کے تابندہ چہرے پر  
تکراروں کی میل جمی ہے  
انسانی رشتؤں کے گھر میں  
شک کی ناگزین آنیشی ہے

کیا پھر انکے شیش محل پر  
وقت کی بجلی آن گری ہے  
شہرت کی اوپنجی گلیوں میں  
بدنامی کی ریت اڑی ہے  
اخباروں کی ہر سرخی سے  
بد صورت بدبو چٹی ہے

قربوں کی خوبیوں کا  
آبشار بہتا ہے

خوف کے جزیروں پر، پانیوں کا پھرا ہے

مہکی رات کی رانی  
سانپ سرخ خواہش کا  
انگ انگ ڈستا ہے

کچی عمر کیا جانے  
تلیوں کا میلہ ہے  
خواب کی دکانوں میں

ز عفران اوڑھے دھوپ  
لوکے کا ندھوں پر پیشی  
تمہی بے رگاتی ہے

زندگی کو مت چھیڑو  
یہ ہے چمی ناگن  
دیکھنے میں پیاری ہے

چودھویں رات کے حسین رخ پر  
چاند جیسے ڈھلکتا آنسو ہے  
ہر جگہ بے مکان خوبصورت ہے

سر در در اتوں میں  
اس کی گرم یادیں بھی  
خواہشوں کا میلہ ہیں

خواہشوں کے جنگل میں  
کھیل کالے جادو کا  
آگ سی لگاتا ہے  
جب شباب آتا ہے

وہ اتنا کے پھولوں کو  
کسپے توڑ سکتا ہے  
دل نشیں اصولوں کو

عمر کی ڈھلانوں پر  
تہقہہ خوشی ہے  
اور اندر ہیرا جیوتی ہے

میں خلاوں سے آگے گیا  
گو تذبذب کے گنبد سے چھٹا رہا

دیدنی ان ریشمی لمحات کی  
لس محمل سائبانی اور ہے  
خون اگلتی ساعتوں کے عکس میں  
آئیںوں کی ضو فشانی اور ہے

نامساعد ذات کے ابہام میں  
ہم نے اب کے دل میں ٹھانی اور ہے

ٹلنے لگتا ہے پتھر سے شمشے کا دریا  
جو دودھیا خیز بمحیے چھپوتی ہیں

نیندیں خوابوں کا بستر دکھاتی رہیں

معاشیاتی ہواوں کی یورشوں پر بھی  
ادب کا کیمیا بکھرا تو طشت زر میں رہا

نئے تقاضوں کی جدول کی سرخیوں کے طفیل  
مرد و وقت ہر اڑتی ہی اک خبر میں رہا

جشن حرف و صوت منانے کی خاطر  
معنی شب بیدار بچا کر رکھ لینا

احساس نارسائی کی بخوبی زمین کو  
کس کے خیال بزر بنے بالیدہ کر دیا

ذہن میں صبح و مسا  
اک عجائب فرحت نورستہ سفر کرتی تھی

پت جھڑ کے بستر میں  
تنہا حاملہ شب  
چٹخ تندر پر نیند کے  
تاک دھنادھن کرتی ہوئی  
جنگل رقص میں کھوتی ہے

انگریزی ٹنگی میں عیش کوش رہی

روبوٹی تہذیب چکتی دوری ہے

خوف کی دیک  
بے دردی سے  
اجلی نیند کو چاٹ رہی ہے

با جرے کے کھیتوں میں  
عشق دندنا تاتا ہے  
سیزہ زاد دیواریں  
مستیوں میں ڈھاتا ہے

اپنے خل بدن کی نمو کے لیے  
شب کے ماتھے پ انجم سجايا کرو

آبکرنے کی بانہوں میں  
جب وہ جھولنے آئے  
پینگ لے کے شرمائے

حیف ترین کی تازہ تلفظیات اور خود ساختہ خوبصورت تراکیب اس بات کی غماز ہیں کہ وہ جینوں شاعر ہے۔ جذبات کے اظہار کے لیے اس کے پاس خوبصورت لفظوں اور دلکش تراکیب کی کمی نہیں ہے۔ زندگی اور اس کے دھنک رنگوں کا اس نے بغور مشاہدہ کیا ہے۔ اس کے موضوعات اور اس کی لفظیات پر نظر پڑتی ہے تو وہ ان شعراء سے بالکل مختلف ہے جو ۱۹۸۰ء کے بعد انہر کر سامنے آئے۔ اس کا انداز، اس کا لہجہ، اس کا ذکشن ان سے بالکل الگ ہے۔ اس کی شاعری کا تعلق کمپیوٹر انگ سے ہے وہ ایکسیں صدی کا شاعر نہیں ہے بلکہ ایکسیں صدی کا شاعر ہے۔ وہ اپنے ہم عصر شعرا کی بھیڑ میں شامل ہو کر بھی ان سب سے الگ ہے۔

اس کا تازہ جموعہ کلام ”زمین لا پتہ رہی“ کا سن اشاعت ۲۰۰۱ء ہے۔ میں یہاں اس کی چند نظموں کے صرف عنوان دے رہی ہوں ان ہی سے آپ کو اندازہ ہو جائے گا کہ وہ اپنے ہم عصروں سے کتنا مختلف ہے۔ ملاحظہ کیجیے:

”بندگروں سے لگی زبانیں“ ”ڈور کے اگلے سرے پر تھا ہوں“ ”جب ترسیل بٹن تک پہنچی“ ”سانپ کا سایہ خواب مرے ڈس جاتا ہے“ ”ردو بونی تہذیب چمکتی دوری ہے“ ”خوف خوشیوں کی خوبیوں کا جاتا ہے“ ”خواہش بازو پھیلاتی ہے“ ”پیٹھ کا میل کہاں دکھتا ہے۔“

وہ ایکسیں صدی میں اپنے ایک خوبصورت اور نئی سوچ سے مزین شعری جموعے کے ساتھ داخل ہو چکا ہے اور اس عہد کے تقاضے جانتا ہے۔ اسے معلوم ہے کمپیوٹر کی اپنی ایک زبان ہوتی ہے، اس کا اپنا ایک آپریانگ ستم ہوتا ہے، کمپیوٹر کی اپنی ایک الگ دنیا ہے اور آج کے ادب کو اگر زندہ رہنا ہے تو اس دنیا سے جڑ کر چلنا ہو گا۔ وہ نئی نسل کا ذہن نہیں نمائندہ ہے اور اسے علم ہے کہ اس کو اپنے لیے قاری پیدا کرنے ہوں گے جو آج کی اصھ طلاحات کو سمجھ کو اس کی شاعری سے لطف انداز ہو سکیں۔ میں نہیں جانتی کہ یہ اس کی شعوری کوشش ہے یا یہ سب اس کے لاشعوری کر شدہ

سازی ہے کہ اس کی شاعری میں ایسے نئے پن کا احساس ہوتا ہے جو ابھی بھی ہے کہ درا بھی لیکن اس کی رسائی ذہن و دل تک ضروری ہے۔ میں یہاں اس کی ایک مختصر معنی آفریں اور دل گدا نظم پیش کر رہی ہوں اس میں وقت کے تسلسل کو زمینی حقائق کے تناظر میں کس سچائی سے پیش کیا گیا ہے۔ ملاحظہ کیجیے:

ز میں لکھی  
آسمان لکھے  
تمام تر بحود بر  
نشان کون و مکان لکھے  
مگر ہے باقی ابھی بہت کچھ  
جو ضبط آخر یہ سے پرے ہے  
جو لکھے چکے ہیں  
اسے تھکا کل

نئی رتوں کے  
تھکے ہوئے دن کو  
سو نپ دے گا

(سلسلے ہی سلسلے)

اس کی نظموں میں اتنی گہرائی اور گیرائی ہے کہ ان میں ڈوب کر ابھرنے کے امکانات ختم ہو جاتے ہیں۔ کم و بیش یہی حال اس کی غزلوں کا ہے:

احساس نارسائی کی بخرا زمین کو  
کس کے خیال بزر نے بالیدہ کر دیا

ہر جگہ پھر دوں کی بارش ہے  
سر دعاوں سے ذہک لیا جائے

جس کے لیے صدیاں کئی تاداں میں دی ہیں  
وہ لمحہ تو مٹھی میں جکڑنے کے لیے تھا

چاند الفت کا استعارہ ہے  
جس کی جانب سمجھی چکور چلیں

بیوں دبے پاؤں آئی تیری یاد  
جیسے پچکے سے شب میں چور چلیں

بعد اس کے بہتروں میں قیمیں خیف  
شب گزیدہ خواب آور گولیاں  
اس کی شاعری کا چن آج کی خوبیوں سے مہکا ہوا ہے۔ اپنے عہد سے اس کا رشتہ استوار ہے  
اور جب میں یہ کہتی ہوں کہ وہ اکیسویں صدی کا جینوں شاعر ہے تو دراصل وہ اکیسویں صدی کا  
جینوں شاعر ہی ہے۔



## حنیف ترین کا شعری سفر

بیسویں صدی کی آخری دو دہائیوں میں اردو کے مطلع شعر پر جو چند نام تیزی سے ابھر کر سامنے آئے ہیں اور جنھوں نے اپنی شاخت قائم کی ہے ان میں جناب حنیف ترین کا نام بہت اہم ہے۔ ”جدیدیت اور ما بعد جدیدیت“ کے لفظی گورکھ دھنودوں سے بے نیاز نئی جہتوں کی تلاش میں سرگردان حنیف ترین کو کسی خاص ازم یا گروہ سے دابستہ کئے بغیر ایک تازہ و م اور تازہ کار شاعر کی حیثیت سے دیکھا اور سمجھا جانا چاہیے۔ وہ محض اپنے آپ کو جدید شاعر منوانے کے لیے خواہ خواہ چونکا دینے والے لایعنی انکار و خیالات سے دور رکھتے ہوئے جو نئی لفظیات اور نئی نئی زمینوں میں اپنے خیالات کے گل بولے سجاتے ہیں وہ ہمیں اپنی طرف متوجہ کرتے ہیں۔ ان کے یہاں جدت کا ایسا شدت پسندانہ رخ نہیں ہے جہاں ترسیل ایک الیہ بن جائے۔ ان کے اشعار ہمیں دعوت غور و فکر دیتے نظر آتے ہیں ان کے یہاں شدت احساس کے ساتھ چذبات کی فراوانی اور فکر کی پاکیزگی ملتی ہے اور ایک متوازن لہجہ جو بڑا خوشگوار ہے ابھر کر سامنے آتا ہے۔ حنیف ترین ایک اعلیٰ تعلیم یافتہ انسان ہیں۔ کشادہ ذہن بھی ہیں مگر ان کی ڈھنی کشادگی بے راہ روی کہیں قبول کرتی نظر نہیں آتی۔ وہ جس قصباتی اور مذہبی ماحول کے پروردہ ہیں اس اعلیٰ مقام پر پہنچنے کے بعد بھی پرانی اقدار سے دامن کو سجائے ہوئے ہیں۔ مذہب سے وابستگی کو قابل فخر ہی نہیں سمجھتے بلکہ یہن السطور میں اس کی اعلیٰ روایات و اقدار صاف محسوس کی جاسکتی ہیں۔ ان کے لبجے میں کرختگی یا جارحانہ انتہا پسندی نہیں ہے۔ یہی اعتدال و توازن ان کی شاعری کو پرکشش اور حسین بناتا ہے۔ حنیف ترین کی شاعری کی عمر بہت زیادہ نہیں ہے لیعنی تقریباً صرف ۲۲ دہائیوں پر محیط کی جاسکتی ہے۔ مگر اس کم مدت میں ان کے چار شعری مجموعے منظر عام پر صاحبان نقہ و نظر کو متوجہ کر چکے ہیں۔ پہلا مجموعہ کلام ”رباب صحرا“ ۱۹۹۳ء میں منظر عام پر آیا تھا جو تقریباً تمام غزلوں پر مشتمل تھا۔ دوسرا شعری مجموعہ ”کتاب صحرا“ ۱۹۹۵ء میں شائع ہوا جس میں تمام تر نظمیں ہیں۔ تیسرا مجموعہ

ایک ہمیشی بھر پر مشتمل "کشت غزل نما" کے نام سے ۱۹۹۹ء میں منظر عام پر آیا یہ پورا مجموعہ "غزل نما" کے تجرباتی اشعار سے ہے ہے چوتھا اور اب تک کا آخری اور تازہ ترین مجموعہ "زمین لاپتہ رہی" کے نام سے بڑے اہتمام کے ساتھ شائع ہوا ہے جس پر سن اشاعت ۲۰۰۱ء قم ہے۔

یہ آخرالذکر مجموعہ غزلوں اور نظموں دونوں پر محیط ہے۔ حنیف ترین کے ان تمام مجموعوں کو پڑھنے کے بعد فیصلہ کر پانا مشکل ہے کہ وہ غزل کے شاعر ہیں یا نظم کے۔ ان کے یہاں دونوں کی تعداد تقریباً برابر برابر ہے اور کیفیت کے اعتبار سے بھی نظم و غزل دونوں متوجہ کرتی ہیں اور اپنا اپنا الگ تاثر چھوڑتی ہیں۔ "کتاب پ صحراء" پر تقریباً لکھتے ہوئے ڈاکٹر مناظر عاشق ہرگانوی نے حنیف ترین کو بنیادی طور پر غزل کا شاعر قرار دیا ہے۔ چونکہ اس وقت تک ان کا صرف غزل کا مجموعہ "رباب صحراء" ہی منظر عام پر آیا تھا اسی لیے شاید عاشق صاحب نے یہ نتیجہ نکالا۔ اب جب کہ نظموں کا ایک مکمل مجموعہ اور حالیہ مجموعہ غزل اور نظم دونوں پر مشتمل ہے، اس لیے شاید اب ان کو بھی اپنی رائے میں ترمیم کرنی پڑے۔ حنیف صاحب نے اپنے خیالات کے اظہار کا دونوں کو ذریعہ بنایا ہے اور وہ دونوں میں کامیاب نظر آتے ہیں اور اب اس بحث کی کوئی خاص اہمیت نہیں کہ وہ غزل کے شاعر ہیں یا نظم کے۔ وہ دونوں پر قدرت رکھتے ہیں اور جیسا خیال جس صنف میں اظہار کا بہتر موقع فراہم کرتا ہو وہ اسی صنف میں اس کو بیان کر دیتے ہیں۔ حنیف ترین کے یہاں ایک خاص بات یہ ہے کہ نئے نئے لفظوں کی تلاش کے ساتھ الفاظ کا برعکس انتخاب اور پرانے الفاظ کو بھی نئے ذہب سے برتنے کا سلیقہ ہے جس کی وجہ سے لفظ و معانی کا خوبصورت سلسلہ ہو گئی ہے ان کی شاعری۔

یہ اشعار ملاحظہ فرمائیں۔ جن سے شاید میری بات کی کچھ تائید ہو سکے۔

انگڑائی لی سحر نے تو لمحے چک اٹھے

جنگل میں دردند رات کے خوف و ہراس تھا

نئے تقاضوں کے جدول کی سرخیوں کے طفیل

مرد وقت ہر اڑتی سی اک خبر میں رہا

خون اگلتی ساعتوں کے عکس میں

آئیںوں کی ضوفشانی اور ہے

حنیف ترین کے یہاں لفظوں کی تلاش کے ساتھ تازہ کاری کے نمونے صفحہ صفحہ پر

بکھرے ہوئے ہیں جوان کے ذہن کی اچھے کے ساتھ نئے نئے زادیوں کی نشاندہی بھی کرتے ہیں اور اپنے اظہار کے لیے نئی زمینوں کی تخلیق بھی۔ دراصل اپنی بات کو موڑڑ ڈھنگ سے پیش کرنے کے لیے اچھی زمین کا انتخاب بھی اہمیت رکھتا ہے۔ چنانچہ اس سلسلہ میں بھی حذیف ترین اپنی خوش مذاقی کے ساتھ ذہانت کا ثبوت دیتے نظر آتے ہیں۔ یہ شعر ملاحظہ ہوں۔ ان میں فکر بھی ہے، جذبہ بھی ہے اور جستجو بھی۔

پیار کی رم جنم صمرا میں بکھرے گی!  
سوکھا بیڑ بھی پھل دے گا کل پرسوں میں  
حد کی کالی آنکھ تم کو آئینہ دکھائے کے  
کسی پکھل کے یوں نہ اپنا اکٹھاف کیجئے  
وہ لذتو نادیدہ کی ترسیل تھاشایہ  
تمثیل میں جو رنگ مصور نہیں آیا!  
صرفا کی بشارت پہ بھی، شاہین کے ڈرے  
ہاغوں میں زمانوں سے کبوتر نہیں آیا

حذیف ترین کے یہاں صرف خنک مضامین اور فکر و فلسفہ ہی نہیں ہے تغول کی فرم و نازک رم جنم بھی ہے۔

دل کی دنیا عجیب دنیا ہے  
عقل کے اس پہ کچھ نہ زور چلیں:  
کون آیا آنکھیں روشن ہو گئیں  
کھل گئیں پھر دل کی ساری کھڑکیاں  
قامتوں کے کئی منظر ابھرے!  
جب کہیں رت کوئی دھانی دیکھی

حذیف ترین جن حالات میں گزر بس رکرہے ہیں اور جوان کی کھلی آنکھیں متعدد کیجئے رہی ہیں ان کے یہاں نظر آنا تعجب کی بات نہیں مگر وہ ان حالات سے ما یوں نہیں۔ نہ دو حوصلہ ہارتے ہیں بلکہ حوصلہ بار نے والوں سے وہ شکوہ کنائی نظر آتے ہیں۔

چہاں پہ قلم کو قسمت سمجھ کے لوگ جنہیں  
دہاں تو میرے لیے دن گزارنا مشکل  
ای طرح انہیں روتے بسورتے چہرے بھی پسند نہیں۔ اپنے رخ پر ماتھی غازہ کی نمائش  
کرنے والوں کے لیے ان کا مشورہ ہے۔

رونے دھونے والوں میں  
سات صروں کے سرگم بانٹ  
وہ خود ایک مدت سے اپنے دلن سے دور غریب الاطنی کی زندگی گزار رہے ہیں مگر خود کو  
بکھرنے سے حفاظت رکھتے ہوئے ہیں اس سلسلہ میں خود کہتے ہیں:

غُر غر مرے سنجھل سے بہت دور ہے لیکن  
اچھا ہوں جہاں بھی ہوں حنیف اس کے کرم سے  
اپنے فکر و فن اور شاعری کے متعلق خود ان کا نظریہ کیا ہے اس شعر میں ملاحظہ فرمائیں:

مری تخلیقِ وجہہ ارتقاء فن رہی ہے  
لکیر دل کے فقیر دل ساختور میں نہیں ہوں  
حنیف نے ”لکیر کا فقیر“ ہونے کی نفعی ضرور کی ہے مگر ”روایت کو“ یکسر رہنیں کیا ہے۔

وہ کلاسیکی ادب سے رشتہ استوار رکھتے ہوئے نیا پن لانے کی کوشش کرتے ہیں۔ روایت سے  
بغادت ایک نعمہ ضرور ہے مگر اس کا حقیقت سے دور کا بھی واسطہ نہیں۔ جو لوگ خود کو روایت ملکن  
کہتے ہیں اور بظاہر شوری طور پر اس کو رد کرنے کی اور اس سے اخراج کی کوشش کرتے ہیں وہ غیر  
شوری طور پر کہیں نہ کہیں روایت سے استفادہ کرتے نظر آتے ہیں اس لیے یہ ممکن ہی نہیں ہے کہ  
کوئی قلم کاراپنی روایت سے قطعاً غیر متعلق ہو سکے۔ حنیف ترین کی شاعری اسی لیے بد کوشش ہے  
کہ اس نے روایت سے رشتہ استوار رکھتے ہوئے نئے چیلنجوں کا سامنا کیا ہے۔ یہ خوبصورت شعر  
دیکھیں جس میں روایت کا حسن بھی ہے اور جدت کی ادا بھی۔ اور غزل کے تمام تقاضوں کا لحاظ بھی۔

لپٹیں تری یادیں جو مرے پیکر غم سے  
اک چہرہ ابھرنے لگا کا غذ پر قلم سے

حنیف کو حالات سے نبرد آزمائی میں لطف آتا ہے۔ اور انہوں نے سخت سے سخت  
حالات میں اپنے وجود کو ٹوٹنے بکھرنے سے بچائے رکھنے کی سعی کی ہے:

مرے وجود کے تنکے بھی لے اڑی ہوتی  
ہوا کو میری جمارت نے بڑھ کے روک لیا  
میں ہواؤں کا تیز جھونکا ہوں  
کوئی روکے مجھے مجال کہاں  
حنیف دنیا کی سفا کی اور حالات کی ستم ظریفی پر قبیلہ بھی لگانا جانتے ہیں۔

حنیف مجھ کو ذرا تھقیہ لگانے دو  
کہ زندگی کی حقیقت بیان ہوتی ہے  
خامشی کامداق اڑانا ہے  
آج پھر تھقیہ لگانا ہے

حنیف ترین اپنے ان معاصرین سے بھی ناخوش ہیں جو بیساکھیوں کے سہارے زندہ  
ہیں یا بے معنی استواروں کو اپنے فن کا محور بنائے ہوئے ہیں۔

بیساکھیوں کے ساتھ کہاں تک چلیں گے آپ  
کیوں لاکھڑا رہے ہیں مرا ہاتھ چھوڑئے

اور

حنیف کھو گئے بے معنی استواروں میں  
غزل کو جن سے رہی آن بان کی خواہش

حنیف ترین جن قدر دل کے دلدادہ ہیں ان میں بزرگوں کا احترام اور ان کی دعاؤں  
کے ساتھان کی اہمیت نمایاں ہے۔ تبھی وہ اس طرح کے اشعار کہہ سکے:

ہر جگہ پھر دل کی بارش ہے  
سر دعاؤں سے ڈھک لیا جائے

حنیف کو اپنے بچپن کی یادیں ہمیشہ گھیرے رہتی ہیں۔ اور وہ تسلیاں اڑاتے ماضی کو  
فراموش نہ کر سکے۔

مل کے بچپن کے سات رنگوں سے  
تسلیوں کی طرح اڑا جائے

بچوں جیسے کچے ذہن کے آنکن میں  
روز سنہرے خواب کی تتلی اڑتی ہے  
اب تک ہم نے حنیف کی غزل پر گفتگو کی مگر ان کی نظم بھی غزل سے کم اہمیت کی حامل  
نہیں۔ انہوں نے بالعموم مختصر نظموں کے ذریعہ اپنے کسی خیال کو اظہار کی زبان دی ہے۔ مگر ان  
کے یہاں کئی طویل نظمیں بھی ملتی ہیں۔ تازہ مجموعہ "زمین لاپتہ رہی" میں ۲۱ صفات پر بحیط ایک  
طویل نظم ہے جس کا عنوان ہے "اک خیال آتا ہے" یہ نظم خاصی متاثر کن ہے۔ اس کے علاوہ  
"پر دلیسی جب گھر لوٹا تھا" اور "ایک نظم صلاح الدین پرویز کے لیے" بھی خاصی طویل نظمیں  
ہیں۔

ای طرح "کتاب صحراء" جو صرف نظموں پر مشتمل مجموعہ ہے، اس میں بھی کئی نظمیں  
خاصی طویل ہیں جن میں "لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَمَا شَرِكَ بِهِ بَشَرٌ" محدث اور "مناجات" قابل ذکر ہیں۔

ان کی نظموں میں یوں تو ہر نظم اپنی جگہ خوب ہے مگر جو نظمیں زیادہ متاثر کرتی ہیں ان  
میں، عرفان، مذہب، طلسہ اندر طلسہ کیسا، فلک جہاں اترتا ہے، مشورہ، ڈش انسینا، ایسا کیوں ہوتا  
ہے، ۲۰ دسمبر ۱۹۹۲ء، رمز ہی رمز، عشق، ڈوبے ڈوبتے تجھ کو لکھتا آسان کب تھا۔ وغیرہ قابل ذکر  
ہیں۔ کچھ مختصر نظمیں یا ان کے اقتباس ملاحظہ ہوں:

"بزرگنبد" کے عنوان سے مرعی نظم دیکھیں۔

کتنے انسان سکون پانے کو  
بزرگنبد سے لپٹے رہتے ہیں  
(کتاب صحراء)

ای رحمت برستار ہتا ہے

یہ نظم دیکھیں عنوان ہے "مذہب"

"تھائی میں گندے سے زو کے رنجھ کو بھری محفل میں ٹو کے رخالی من میں خوشیاں بھر دے /  
درد والم سے غافل کر دے / مذہب کا عرفان اگر ہوا تہذیبوں کا گیان اگر ہوا میں انسان ہوا ہوں  
جب سے انورانی ہے دل کی دھرتی تب سے۔ (زمین لاپتہ رہی)

کاغذ، رنگ قلم اور خوشبو رنجھ کو کب سے ناپ رہا ہوں۔ (زمین لاپتہ رہی)

ایک نظم "چے باقی رہ جاتے ہیں" کے آخری چند صفحے ملاحظہ ہوں:

.....یہ دنیا / یہ پیاری دنیا / شعلہ شعلہ ہو جائے گی / اس سے پہلے آؤ لوگو / ہم اچھوں

کو تسلیم کریں / ہم بچوں کی تنظیم کریں / جب جھوٹ فنا ہو جاتا ہے / پچے باقی رہ جاتے ہیں۔  
(کتاب صحراء)

ایک اور نظم دیکھیں جس میں حسن فطرت کی کیسی تصویر کھیج دی گئی ہے عنوان ہے  
”ساون رت“ بارشوں کے موسم میں ابزرے لہلہتے ہیں / چھیڑ سے ہواؤں کی / پیڑ جھوم جاتے  
ہیں / پتے زرم شاخوں پر اتالیاں بجائے ہیں / دشت گیت گاتے ہیں..... (کتاب صحراء)  
ایک اور نظم ”کرب تہائی“ ملاحظہ ہو:

اس کی تلخ یادوں کا / ہاتھ لے کے ہاتھوں میں / اتنا بھکوں راتوں میں..... (کتاب  
صحراء) جوانی کیارنگ دکھاتی ہے اس کا ایک اسکچ دیکھیں عنوان ہے ”جوانی“  
خواہشوں کے جنگل میں / کھیل کالے جادو کا / آگ سی لگاتا ہے / جب شباب  
آتا ہے..... (کتاب صحراء) غرض حنیف ترین کی کتنی ہی ایسی نظمیں ہیں جن کا ذکر کرنا چاہتا ہوں  
مگر خوف طوالت مانع ہے۔

جناب علیم اللہ حاٹی حنیف ترین کی شاعری پر اظہار خیال کرتے ہوئے ایک جگہ  
لکھتے ہیں:

”وہ شعری بھیکوں کو روندتے ہوئے چلے جاتے ہیں۔ لیکن جب  
ان کی تحریر سے تخلیق کا سوتا پھوٹتا ہے اور ایک جشن کی طرح سامنے آتا ہے تو  
قاری فکر و انبساط سے ہمکنار ہو جاتا ہے۔“ (فلیپ زمین لا پرہ رہی)

علیم اللہ حاٹی صاحب کی اس رائے کے پہلے حصہ سے اتفاق نہیں کیا جاسکتا، کیونکہ  
حنیف ترین نے کہیں بھی بھیتوں کو رومنے کی کوشش نہیں کی ہے۔ ہاں انہوں نے غزل کے ایک  
نئے تجربے ”غزل نما“ پر ضرور خاصا کام کیا ہے اور اس نوایجاد صنف پر پورا مجموعہ ”کشف غزل  
نما“ کے نام سے شائع کیا ہے ان کے اس کام سے اختلاف کیا جاسکتا ہے اس تجربہ کو روکیا جاسکتا  
ہے مگر اسے ”ہمیتوں کو رومنے“ سے تعبیر کیے کیا جاسکتا ہے؟ باوجود اختلاف کی مختباش کے ان کی  
”غزل نما“ میں کہیں اچھے نمونے نہیں۔ ملاحظہ ہوں ”غزل نما“ کے دو دو اشعار

سرخوشی کا اک بہانہ ہو گیا  
وہ ملے، موسم سہانہ ہو گیا

جمع تنگے یوں ہوئے  
اک شکانا ہو گیا!  
مجھے تاریکیوں کا گھرنہ کہہ دینا!!  
میں سورج کی طرح چھپ کر نکلتا ہوں  
مری پچان مشکل ہے!  
میں روز و شب بدلتا ہوں

”غزل نما“ میں بیت کا صرف اتنا اختلاف ہے کہ غزل کے ہر شعر میں ارکان کی تعداد مختلف ہو سکتی ہے مگر شعر کے دونوں مصروفوں میں ارکان کی تعداد برابر ہوتی ہے.....

حنیف صاحب کا قلم ابھی روای دواں ہے اور ماشاء اللہ وہ نوجوان ہیں اس لیے شعرو ادب کو ان سے بہت سی توقعات ہیں اور جس رفتار سے ان کے مجموعے منظر عام پر آ رہے ہیں اسے دیکھتے ہوئے کہا جا سکتا ہے کہ ان کا مستقبل روشن ہے۔

چہاں تک حنیف ترین کے زبان و بیان اور فن کا تعلق ہے تو اس حوالے سے بھی ان کے یہاں گرفت کی گنجائش نہ ہونے کے برابر ہے۔ انہوں نے اپنی محنت مطالعہ اور متمن سے زبان و بیان پر اتنی جلد وہ قدرت پالی ہے جو بعض شعرا کے یہاں ۳۰-۵۰ سال کی مشق کے بعد بھی دیکھنے کو نہیں ملتی.... پھر بھی ان کے یہاں کہیں کہیں شاید وہ بھی نظر بد سے محفوظ رکھنے کے لیے کچھ محل نظر مقامات مل جاتے ہیں۔ اگر وہ ان پر بھی ذرا سی توجہ فرمائیں تو آئندہ یہ مقامات بھی ڈھونڈنے میں گے۔ مثلاً یہ شعر:

ہم لے کے بے امانی کو جنگل میں آگئے  
دل کو جو شہرِ خوبیاں میں کچھ وسو سے لگئے  
مندرجہ بالا شعر کے مصريع میں لفظ ”بے امانی“ میں حرف عملت کا سقوط۔ دوسرے  
مصريع میں ”شہرِ خوبیاں“ میں ”ن او زالف“ دونوں کا سقوط شعر کو کمزور کرتا ہے ”خوبیاں“ یہاں  
”خوب“ رہ گیا۔ یہ شعر دیکھیں:

دریا سوکھا جو میرے آنسو کا  
آنکھ صحراء تھی زرد بالو کا  
پہلے مصريع میں ”دریا“ کے الف کا سقوط بھی نادرست ہے۔

ان کی ایک غزل ہے جس کا مطلع ہے:

یہ عہد ہے خود کو ڈھونڈھنے کا  
سراب ہستی کو گوندھنے کا

اس غزل کے بغیر اشعار کے قوافی ہیں ”بھولنے، ٹوٹنے، اوپنے، یہ سب قافی نے غلط ہیں  
گویا پوری غزل بغیر قافیہ ہے۔ ایک شعر اور دیکھیں:

شبِ زمتاں میں یادوں کے دانت بجھتے ہوئے  
تھی خامشی کے جہاں کو اذان کی خواہش  
یہاں پہلے مصرع میں لفظ ”زمتاں“ اپنے صحیح وزن میں استعمال نہیں ہو سکا۔ اور  
”زمت“ ہو کے رہ گیا۔

بہر حال ان معمولی تسامحات سے قطع نظر جتاب ”حنیف ترین“ کا شعری سفر تیزی کے  
ساتھ صحیح سمت میں جاری ہے۔ یقین ہے وہ جلد مزید نئے سنگ میں قائم کریں گے اور اپنے اشعار  
کے محل بولوں سے گلشن اردو کا دامن زرنگا رکرتے رہیں گے۔ انشاء اللہ تعالیٰ۔

## ڈاکٹر حنیف ترین کی شاعری

اپنے خیالات و محسوسات کے اظہار کا ایک طریقہ تو یہ ہے کہ کوئی بات اس طرح کہی جائے کہ سخنے والے کے دل و دماغ پر فوراً اور براہ راست اثر ہو، اور دوسرا طریقہ یہ ہے کہ گفتگو اس انداز سے کی جائے کہ بات کو ذہن و دل کے توسط سے رُگ و پے میں اترنے میں نبتابازیادہ دیر گے، لیکن جب اتر جائے تو نکلنے کا نام نہ لے۔ ڈاکٹر حنیف ترین شاعروں کی دوسری قسم سے تعلق رکھتے ہیں۔ وہ عام ڈگر سے ہٹ کر چلنے میں یقین رکھتے ہیں۔ لہذا شعوری طور پر بھی بحد اوپر ان لے کر قافیہ اور روایف کے انتخاب میں حتی الامکان یہ کوشش کرتے ہیں کہ ان کی شاعری عام روشن سے الگ دکھائی دے۔ ان کی شاعری راست انداز میں گفتگو نہیں کرتی بلکہ شعری لوازمات کے ساتھ گھل مل کر سماحت کے پردے پر کبھی سرگوشیاں کرتی ہے تو کبھی دستک دیتی ہے۔ شاعری کا یہ انداز اچھی شاعری کا خاکہ مانا جاتا ہے۔

حنیف ترین اردو شاعری کا ایک جانا پہچانا نام ہے اور یہ نام گذشتہ دو تین دہائیوں سے اہل ادب اور قارئین کے ذہن و دل پر لگاتار دلکشیں دے رہا ہے۔ ان کی غزلیں /نظمیں ملک اور بیرون ملک کے اردو رسائل میں تو اتر سے شائع ہو رہی ہیں اور ان کے کئی شعری مجموعے مختصر عام پر آچکے ہیں، جو متوجہ کرنے میں کامیاب رہے ہیں۔ ”زمین لاپتہ رہی“، ”نظموں اور غزلوں پر مشتمل ان کا تازہ مجموعہ کلام ہے جو نہایت نفاست سے شائع ہوا ہے۔

ڈاکٹر حنیف ترین ادب کے ڈاکٹرنہیں ہیں بلکہ پیشے کے اعتبار سے ڈاکٹر ہیں اور اپنے ملک سے دور عرصہ میں مقیم ہیں۔ ان کا ایک المیہ تو یہ ہے کہ وہ اپنی مٹی سے محروم ہو کر غیر ملک میں مہاجر کی زندگی گزار رہے ہیں لیکن ان کے ساتھ دوسرا بڑا المیہ یہ ہے کہ جب وہ اپنے دھن و اپس آتے ہیں تو یہاں کے بدلتے ہوئے حالات، ٹوٹتے ہوئے اقدار اور نامساعد صورتِ حال کو دیکھ کر انہیں یہ احساس ہوتا ہے کہ جس مٹی کے وہ اسی رہیں، جس آب و ہوا میں وہ پلے بڑھے ہیں اور جس خوبصورت کے وہ غیر دھن میں متلاشی رہتے ہیں وہ خوبصوران کی اپنی زمین سے بھی عنقا ہوتی جا رہی

ہے۔ محرومی کا یہی کرب حنیف ترین کی شاعری کا گھور ہے۔ اس پس منظر میں ان کا تازہ شعری مجموعہ ”زمین لا پتہ رہی“ ایک استعارہ بن جاتا ہے جو نہایت معنی خیز ہے۔

حنیف ترین حاسِ دل کے مالک ہیں۔ انسانیت کے جذبے سے لبائب ہیں۔ بدلتے ہوئے عہد اور اقدار کی لکست و ریخت پر نظر جمائے رکھتے ہیں۔ زندگی اور مسائل پر غور و خوض کرتے رہتے ہیں اور اپنے محسوسات و خیالات و افکار کو بڑی آسانی سے شعری پیکر میں ڈھانے کا ہنر رکھتے ہیں۔ تجربات و مشاہدات کے لیے انھیں ایک بڑا کینوس حاصل ہے۔ اچھی شاعری کے لیے اس سے زیادہ اور چاہیے بھی کیا؟ جیسا کہ میں نے پہلے عرض کیا کہ ان کی شاعری کا خیر وطن کی مٹی میں رچی بسی اس خوبی سے تیار ہوا ہے جس کی محرومی غیر ملک میں نہیں اپنے وطن میں بھی انھیں ستائی ہے اور ان کی شاعری اسی محرومی کا نوحہ ہے لیکن اس کا مطلب قطعی یہ نہیں کہ حنیف ترین کی شاعری مایوسی، بے یقینی اور زندگی سے فرار حاصل کرنے کی ترغیب دیتا ہے۔ وہ فطرت کے خوبصورت مناظر سے خدا اٹھاتے ہیں، خوشی کے لمحوں سے سرشاری بھی حاصل کرتے ہیں اور زندگی کے ثابت پہلوؤں پر یقین بھی رکھتے ہیں۔ یہ ساری خصوصیات ان کی شاعری میں بھی جا بہ جا دکھائی دیتی ہیں۔ وہ حالات کے لکست و ریخت سے اداس تو ہوتے ہیں کبھی کبھی مایوس بھی دکھائی دیتے ہیں مگر حالات کے آگے پر نہیں ڈالتے، انسانیت سے ان کا بھروسہ نہیں امتحاناً اور ان کے اندر رجائیت کی کوئی کرن اچانک چمک اٹھتی ہے جس کی روشنی میں وہ پھر پورے اعتماد کے ساتھ اپنے سفر پر رواں دواں ہو جاتے ہیں۔ مندرجہ ذیل تین حوالے اس بات کی تصدیق کریں گے کہ شاعر حالات سے کس طرح متاثر ہوتا ہے اور اس پر حالات کا کیا رد عمل ہوتا ہے؟

## (۱) خوف کی دیمک

بے دردی سے

اجلی نیند کو

چاٹ رہی ہے

دھوپ میں

ظلمت بانٹ رہی ہے (ایک نظم)

(۲) کبھی مت چھوڑ تو امید کا دامن

ہمیشہ ڈوب کر سورج نہ ہے

(۳) تیری زبان کو کیا ہوا یہ کیوں خوش ہے  
تیرا ضمیر مر گیا تو خودی فروش ہے

حنیف ترین کی شاعری اداکی و مایوسی کے اندر ہرے میں زندگی کی روشنی تلاش کرنے تک ہی محدود نہیں ہوتی، چونکہ انہوں نے اپنی آنکھیں کھلی رکھی ہیں۔ لہذا قومی اور بین الاقوامی سطح پر ہونے والی سیاست اور اقتدار و دولت کی ہوس کے نتیجے میں پیدا ہونے والی سازشوں سے بھی وہ بخوبی واقف ہیں، جس کا اظہار ان کی شاعری میں بڑی خوبصورتی سے ہوا ہے، مثلاً ان کی ایک غزل کے یہ تین اشعار۔

جواب کیا رہا اس کی نیاز مندی کا  
پڑا ہو دورہ نیا جس کو خود پسندی کا

جو چاہتے تھے ملے ربط باہمی کو فروع  
انہی پہ آگیا ازام شر پسندی کا

خود اپنا صید ہے وہ گرگ پاراں دیدہ حنیف  
نشہ تھا جس کو بہت اپنی پیش بندی کا

زندگی چاہے جتنی بھی سمجھیں ہو جائے، حالات چاہے جتنے بھی خراب ہو جائیں، نفرت کی سیاست چاہے جتنی بھی ہو لیاں کھلیے مگر انسان کے دل میں محبت کا جذبہ کسی مرنہیں سکتا۔ محبت کے ان گنت روپ ہیں اور ان میں ایک روپ وہ بھی ہے جو غزلیہ شاعری میں خون بن کر دوڑتا ہے۔ موجودہ دور میں صرف غزل نے اپنے دامن میں ہزار رنگ جلوے سمیٹ لیے ہیں مگر آج بھی اس کے سینے میں اپنی تمام تر رعنائیوں کے ساتھ ایک عاشق کا دل دھڑکتا ہے۔ اس دل کو حنیف ترین نے بھی زمانے کی آلودگیوں سے بچائے رکھا ہے، جو انھیں اس طرح کے اشعار کہلواتا ہے۔

بال کھولے کس نے یہ صحراؤں میں  
انہیں ہر سو کالی کالی بد لیاں

تھیں جب ڈے کبھی چاندنی، مجھے پڑھنا تم مجھے لکھنا تم  
کبھی چھائے جب گھٹا جامنی، مجھے پڑھنا تم مجھے لکھنا تم

اس کے بدن کی پاگل خوشبو  
اپنے پروں پر مجھ کو اڑائے  
چاروں دشا کی سیر کرائے  
رات جگائے  
دن سلگائے

(خواہش باز و پھیلاتی ہے)

نگر کی ہم جنم سوچ کا جادو  
کاغذ، رنگ، قلم اور خوشبو  
تجھ کو کب سے ناپ رہا ہوں

(تجھ کو لکھنا آسان کب تھا)

حیف ترین بے حد موزوں طبع ہیں اور شاعری کی مختلف اصناف پر طبع آزمائیاں کرتے رہے ہیں۔ ”زمین لا پتہ رہی“ ان کی نظموں، غزلوں اور آزاد غزلوں پر مشتمل شعری مجموعہ ہے۔ انہوں نے مختصر نظمیں بھی کئی ہیں اور طویل نظمیں بھی۔ ان کی غزلیں، نظمیں ان کی تخلیقی قوت اور فلسفی بصیرت کا ثبوت ہیں اور ثابت کرتی ہیں کہ وہ مختلف اصناف میں پر یکساں قدرت رکھتے ہیں۔ ان کی ایک خوبی یہ بھی ہے کہ وہ زبان و بیان کی وجہی گیوں اور بھروسہ اور ان کی نزاکتوں سے بھی بخوبی واقف ہیں۔ مگر یہ دونوں خوبیاں ان کی راہ میں رکاوٹیں بھی کھڑی کرتی ہیں۔ ان کی شاعری کے مطالعے کے دوران مجھے اکثر ایسا محسوس ہوا جیسے ان کے یہاں شعری اور تنقیدی حسین ہمیشہ ایک دوسرے سے دست و گریپاں رہتی ہیں کہ کے اویت حاصل ہے۔ ان کے اندر کا شاعران دو قوتوں کے درمیان مذبذب کا شکار رہتا ہے اور اکثر و بیشتر شعری حس پر تنقیدی حس غالب ہو جاتی ہے۔ میں یہ کہنا چاہتا ہوں کہ فنِ لوازمات کو برتنے کی کوشش میں بہت زیادہ شعوری چوکسی کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ تخلیق کی بے ساختگی کی چک ماند پڑ جاتی ہے یا ختم ہو جاتی ہے۔ تنقید یا عروج کے آلات کا زیادہ استعمال شعر کے اس فطری خط و حال کو ابھارنے کی جگہ منع کر دیتا ہے جس سے دلکشی اور

انفرادیت کے خاتمہ پیدا ہوتے ہیں۔ اس شوری میں سے بے سانگی کی وجہ قصص پیدا ہوتا ہے، جس سے اشعار کی پرواز میں رخ نہ پیدا ہو جاتا ہے اور اس طرح کے اشعار جلتی ہونے کی ممکنائی کم ہو جاتی ہے۔

نیک و بہر میں کوئی تیز نہیں  
یہ زمانہ بھی کہا زمانہ ہے

ابے الہمایا مجھے طالات نے  
تمھر کو سوچے بھی زمانہ ہو گیا

عقل را یہ بات بلا جبک کی جاسکتی ہے کہ "زمین لا پورہ" ایک کامیاب شعری مجموعہ ہے جو اکثر ضیف ترین کے شعری سفر کے تجربہ تج آگے بڑھنے کی بشارت دیتا ہے۔ ان کی شاعری گلہری کی اس احرارج کا خوبصورت نمونہ ہے جو رفتہ رفتہ مددوم ہو چاہا ہے۔

ڈاکٹر ضیف ترین بھی اپنے شعری سفر پر خیر لاری سے مائل ہیں۔ ان کے پاس ابھی کہنے کو بہت کچھ ہاتھ ہے اور کہنے کا خواستہ بھی ہے۔ مجھے پوری امید ہے کہ آنے والے دنوں میں ان کی شاعری ہر چہ آپ دناب کے ساتھ اپنی روشنی بکھرے گی۔ میں دعا کروں کہ وہ اسی تحریر کے ساتھ اپنے شعری سفر پر مددوں روایں روایں رہ جیں۔

ضیف بھے کو دعا تھہہ کانے دو  
کہ زندگی کی حقیقت بیان ہوتی ہے

☆☆☆



حُفَّ تَكْرِيمٍ



حنیف ترین

احمد ندیم قاسمی

مدیر سہ ماہی فنون، لاہور (پاکستان)



**حنیف ترین** کی شاعری نچپ اور انسانی زندگی کے ازلی وابدی ارتباط و امتزاج کی اعلیٰ ترین مثال ہے۔ ان کی نظم اور غزل میں کم ہی ایسے مقامات وارد ہوتے ہیں جو اس کیفیت سے محروم ہوں ورنہ ان کی تمام شاعری آسمان اور زمین، فطرت اور انسان، ماوراءیت اور حقیقت کے طاپ کی نمائندہ ہے۔ حنیف ترین کی پیشتر نظمیں مختصر ہیں جن میں انہوں نے جذبہ و احساس کے کسی نہ کسی تاثر کا اظہار نہایت فن کارانہ اجمال کے ساتھ کیا ہے۔ مگر جہاں ان کے ہاں مختصر نظموں کی اکثریت ہے وہیں انہوں نے خاص طویل نظمیں بھی کہی ہیں۔ یہ الگ بات ہے کہ ان نظموں میں بھی ان کے فن کی کلیدی خوبی، جس کا ذکر اور پر آچکا ہے، پوری طرح اجاگر ہے۔ ان کی غزل مفہوم اور لفظیات، دونوں کے لحاظ سے جدید بھی ہے اور اس روایت سے بھی اس کا رشتہ استوار ہے جس نے اس خوبصورت صرفِ سخن کو ہمیشہ زندہ رہنے کی توانائی بخشی ہے۔



محمد حسن



**موجودہ** دور میں جب اردو ادب مائل پر زوال ہے حنیف ترین کا کلام و لکش اور قابلِ تحسین ہے۔ یقیناً آج ان کی آواز اردو شاعری کے جدید دور میں ایک منفرد آواز بن کر ابھر رہی ہے۔ اس سے جدید ذہنوں میں ایک نیا رجحان پیدا ہونے کی قوی امید ہے۔ زیادہ تر جدید شعراء جب اپنی ذاتی نامرادیوں اور جنسی محرومیوں کا روناروپ ہے ہیں اور اردو شاعری کو اندھروں کی طرف دھکیل رہے ہیں حنیف ترین نے قدروں کی نئی شمع جلا کر تھوڑا بہت اس اندھیرے کو دور کیا ہے۔ نظمیں جاندار قدروں کی حامل ہیں اور آپ نے ان قدروں کو اپنے وجود میں سوکرایک نئے لمحہ کے ساتھ پیش کیا ہے۔ مسلسل غزلوں میں بھی یہی تاثیر پوری طرح سموئی ہوئی ہے۔ اردو شاعری کی پوری روایت کا احترام کرتے ہوئے اسے جدیدیت کا رنگ دے کر

آپ نے اپنی شاعری کے حسن میں اضافہ کیا ہے۔

بھے قوی امید ہے کہ اردو دنیا میں ان کا یہ مجموعہ سرا با جائے گا۔ اس کی بھی قوی امید ہے کہ اردو شاعری کا وقار پھر سے قائم ہو گا اور حنیف ترین کی شاعری کو نمونہ بنانا کر جدید شعر اسی ڈگر پر چلیں گے۔ کچھ اردو جریدوں نے جدید ذہن کو حیثت کی مگر اسی ضرورتی ہے مگر مجھے امید ہے کہ وہ اس گمراہی سے ضرور نکلیں گے۔ حنیف ترین نے ذاتی کرب کے دائرے سے نکل کر کائنات کی وسعت کا احاطہ اکثر دیشتر اپنی مختصر و طویل لفظوں میں کیا ہے۔ یہ تجربہ بہت ہی کامیاب رہا ہے۔ وہ اس سے ضرور فائدہ اٹھائیں گے۔

حنیف کی شاعری پر بصرین نے بہت کچھ لکھا ہے اور جو کچھ بھی لکھا ہے وہ حقیقت پر منی ہے۔ میں حنیف ترین کو ان کی کامیاب تخلیق پر مبارک ہا درجنہاںوں۔



## مش الرحمٰن فاروقی

الله آباد

حنیف ترین کی شاعری نے گذشتہ دس بارہ برس میں ترقی کی منزلیں سرکی ہیں۔ ابتداء میں ان کی شاعری میں کسی بچے کی معصومیت بلکہ سادگی تھی۔ شاعر کو دنیا کی پیچیدگیاں، مایوسیاں، ذہنی دستی کے مسائل، انسان کی امیدیں اور خوف، کائنات کی وسعت میں اس کی بے چارگی، ان باتوں کا احساس تو تھا، لیکن ایسا لگتا تھا کہ وہ اپنا احساس یا اپنا تجربہ اور دنیا سے اپنی نارضامندی صاف صاف لفظوں میں ظاہر کر کے مطمئن ہو گیا ہے۔ ایسا لگتا تھا کہ شاعر کی نظریں فوری حقیقت کے آگے دیکھنے کی ضرورت نہیں سمجھتیں۔ حالانکہ اصل حقیقت نہ تو آنکھوں کے سامنے ہے اور نہ ہی شاعر کے وجود کا کوئی اور جواز ہی ہے۔ سو اس کے کہ وہ اصل حقیقت تک پہنچنا چاہتا ہے۔

شاعر کی نگاہ ظاہر میں نہیں ہوتی، بلکہ یوں کہا جائے تو غلط نہ ہو گا کہ شاعر وہ ہے جو ظاہر کو ترک کر کے ہر تصور، ہر تصویر، ہر تخيیل کے باطن کو مشاہدے میں لائے، ہر سطح کی گہرائی کو پایا بنائے اور ہر واقعے کے پیچھے جا کر اس کے عوامل و محرکات کو دیکھے اور ہمارے لیے اسے بیان کرنے کی کوشش کرے۔ شروع شروع میں حنیف ترین کی شاعری نے محسوبات کی شدت اور حقائق

## حنیف ترین

حیات کے سامنے کرب بھرے رہ عمل کی بنار پر اپنے لیے ایک شخص حاصل کر لیا تھا اور ہم سب کو خوشی تھی کہ جدید شاعروں کی صفت میں ایک تو انہا آواز کا اضافہ ہو رہا ہے۔

لیکن ظاہر ہے کہ شاعری صرف شدت احساس اور درد مندر رہ عمل کو نظم کر دینے کا نام نہیں ہے۔ شاعر کو بیک وقت دنیا سے بھی معاملہ کرنا پڑتا ہے اور لفظ سے بھی۔ دنیا خود ہی بڑی ظالم اور پُر اسرار اور اجنبی قوت ہے اور شاعر کی حیثیت کو وہ عام طور پر ناپسند کرتی ہے۔ اب رہے لفظ، بظاہر دنیا کی طرح ظالم اور پُر اسرار اور اجنبی نہیں ہیں۔ لفظوں کو مرتب اور منظم کر کے ان کے ذریعہ اپنے شخص کو تازہ وجود دینے کے معنی ہیں لفظوں کی اجنبیت کو ختم کرنا، انھیں دوست بنانا، ان کی نزاکتوں اور لطفتوں اور معنویتیوں سے آگاہ ہونا اور اس کام میں وہی شاعر کا میاب ہوتا ہے جو لفظ کا احترام کرے اور جسے معلوم ہو کہ اس کے پیش روؤں نے لفظ کو مخزر کرنے کے لیے کیا تر کیبیں استعمال کی ہیں۔

حنیف ترین انھیں خوش نصیب لوگوں میں سے ہیں جو اپنی شاعری میں دنیا کی پیچیدگی، گہرائی، اجنبیت، ظلم و ستم، حریرت و انبساط کو الفاظ کے ذریعہ کاغذ پر لے آتے ہیں۔ لفظ اب ان کے لیے اجنبی نہیں ہیں۔ ان کے مجموعہ "زمین لاپتہ رہی" میں آج کی دنیا بھی ماضی کے لطیف رنگوں میں لپٹی ہوئی اور کبھی حال کی درشت روشنی میں سہی ہوئی سی نظر آتی ہے لیکن ہر حالت میں اس کے وجود اور اس کی اصلیت کو الفاظ میں ڈھال کر کاغذ پر سجادیتے میں حنیف ترین کو کچھ مشکل نہیں ہوتی۔ وہ احساس سے آگے چاکر مغکرانہ مشاہدے کی منزل میں رواں ہیں۔

نکل کر تیرگی کے دائروں سے  
دورن غم عجب رخشندگی ہے

ہے باہر بھی اسی کی زہر ناکی  
نشہ مجھے میں جو پھن پھیلارہا ہے

ساتھ لے کر زمیں کا شور چلیں  
آئے آسمان کی اور چلیں

رہ نوری کے چکتے موڑ پر  
دھول مٹھی بھر آڑانی اور ہے

پانی نے جسے دھوپ کی مٹھی سے بنایا  
وہ دائرة ربط گزنا کے لیے تھا

منہ زوریاں مجھ سے ہی سزاوار تھیں اس کو  
پھیلاؤ جہاں اس کا سکنے کے لیے تھا



## پروفیسر عنوان چشتی (مرحوم)



**حنیف ترین** کا اپنی شاعری میں جو جمالیاتی رد عمل ہے اس کو اگر ہم متعین کریں یا اس کی شناخت کی کوشش کریں، جوان کی شاعری سے بخوبی ہو سکتی ہے تو پھر مجھے عرض کرنے دیجئے کہ ان کے یہاں جو انفرادیت ہے اس سے ان کے بہت سے بلند قد ہم عصر دوں کا دامن بھی خالی ہے۔

ان کی انفرادیت کے ملے میں اگلا سواں یہ ہے کہ اس کے اجزاء ترکیبی کیا ہیں؟  
میرے ناقص مطالعے کی حد تک ان کی شاعرانہ شخصیت کا سب سے اہم اور بنیادی  
صفت تو یہ ہے کہ انہوں نے روایت سے روشنی حاصل کی ہے جو ان کی طرز اظہار کا سب سے  
طاقت و رغفرance ہے۔ حنیف ترین کی غزلیہ شاعری فارسی تغزل کی طاقت و رترین اردو روایت کے  
تسلسل کی اہم کڑی ہے، مگر روایت کے گہرے شعور اور تہہ نشیں اثرات کے باوجود انہوں نے  
روایت کے جبر کو قبول نہیں کیا ہے۔ روایت کے اس جبر کے خلاف انہوں نے خارجی اور داخلی  
دونوں سطحوں پر بغاوت کی ہے۔ اس لیے حنیف ترین کی پوری شاعری میں غزل کے روایتی تصور

حسن و عشق کا کہیں پہکا سا پر تو بھی نظر نہیں آتا۔ غزلیہ اشعار میں ان کا یہ غیر روایتی انداز ہی اول سے آخر تک چھایا ہوا ہے۔ ذرا ان اشعار کو دیکھئے جو میری بات کی تائید کرتے ہیں مگر ان کی حیثیت صرف نمونے کی ہے۔ بہ حیثیت مجموعی یہ انداز اول سے آخر تک چھایا ہوا ہے۔

کمری رہیں مری آنکھوں میں چینتی نیندیں

وہ میرے خواب کے رستے میں آگیا ہوگا

ظاہر ہے کہ یہ انداز بیان روایتی شاعری میں کہیں موجود نہیں۔ اس غیر روایتی غزلیہ انداز کو پھر دیکھئے۔

تجھے نہ چھین سکے یہ خطہ ہماری ہوئی

تمام جگ میں ہمیں خود سے شرم ساری ہوئی

اردو شاعری میں چیش دتی کی روایت تو موجود ہے مگر حیف ترین کے انداز میں جو پانک پن ہے اسے جارحانہ انداز کہنا زیادہ صحیح ہوگا۔ ان کی شاعری میں ان کے اندر کا پھان اپنے تمام تر جارحانہ مزاج کے ساتھ موجود ہے۔ اس شعر میں بھی جارحیت ہے جو روایتی اردو شاعری میں کہیں نہیں ملتی۔ محظوظ کے جیتنے کی نہیں بلکہ اس سے بھی آگے بڑھ کر چھینٹنے کی ہات اور اس میں ناکام ہونے پر شرمساری کا اظہار صرف ایک پھان ہی کر سکتا ہے جو سچا عاشق بھی ہے۔

حیف ترین کے مزاج کی ثابتیت سے ان کی شاعری کا خیر اٹھا ہے۔ ذرا اب اس شعر کو دیکھئے۔

وہ نرم و نازک، وہ روئی جیسا خیال اس کا

جو دل کے تاروں پہ متوں تک دھنا گیا تھا

اس میں تجزیے سے چھین کی طرف مراجعت کر رہے ہیں۔ ان کے میستر غزلیہ اشعار شاعرانہ مجسمہ سازی کا بہترین نمونہ ہے۔ مگر اس میں بھی لفظ دھنا میں وہی جارحیت ہے جو ان کے شاعرانہ مزاج کا خاصہ ہے۔ جہاں تک مجسمہ سازی کا تعلق ہے، یہ کام وہی شاعر کر سکتا ہے جو وہی تصور یوں کو استعاراتی صنم بنانے کی ہمت رکھتا ہو۔ ولی دکنی کے بعد یہ خوبی اور خوب صورتی سب سے زیادہ حیف ترین کے بیباں ملتی ہے۔

**ڈاکٹر حنیف تین** پیشے کے اعتبار سے معانج ہیں اور وجدانی وہبی طور پر شاعر۔ اس لئے وہ انسان کی بخش پر ہی نہیں انسانیت کی بخش پر بھی ہاتھ رکھتے ہیں۔ شاعری ڈاکٹر حنیف تین کے لئے گہرے ذوق و شوق بلکہ جنون کا درجہ رکھتی ہے۔ وہ شعر کہتے ہی نہیں شعر جیتے بھی ہیں۔ شاعری ان کے لئے مخفی خیال آرائی اور لفظی بازی گری نہیں، وہ خواب کے نہیں، بیداری کے شاعر ہیں۔ زندگی کی حقیقوں پر ان کی نظر گہری ہے، وہ اپنی شاعری کی ذریعے عالمگیر پیمانے پر پھیلی ہوئی بربریت، ناالنصافی اور استھصال کے خلاف احتیاج کرتے ہوئے انسانیت کی محرومی اور دل تسلیگی کا مداوا ڈھونڈتے ہیں۔ ان کے کلام میں وقت کی دھڑکنیں صاف سنائی دیتی ہیں۔ انہوں نے اپنے اشعار کے لب و رخسار کو مقصدیت اور افادیت کے غازہ سے سناوارا ہے۔ وہ مہالکشی پل کے اس طرف ہیں جہاں مجبوروں اور مقتبوروں کی دنیا آپا د ہے۔ اس طرح کی شاعری اپنی حدود رکھتی ہے اور اس کا مطالعہ انہی حدود کو سامنے رکھ کرنا چاہئے۔ ابھی ڈاکٹر حنیف تین کے عشق کوئی امتحانوں سے گذرنا ہے کیونکہ ان کا فن ان کے دل کا مزید ہو چاہتا ہے۔



نصر احمد ناصر  
مدیر سہ ماہی تطبیر، میر پور (پاکستان)

**یوں تو ہر اچھے شاعر کے ہاں لفظیات و شعريات کا علاحدہ نظام اور ایک انفرادی جہان معانی ہوتا ہے لیکن بہت کم شاعر ایسے ہوتے ہیں جو صحیح معنوں میں لفظوں کو نئے مفہومیں سے آشنا کر پاتے ہیں۔ ڈاکٹر حنیف تین کا شمار ان محدودے چند شعرا میں کیا جانا چاہئے جنہوں نے لسانی تشكیلات اور نئی شعريات کا دعویٰ پاندھے بغیر اپنی شاعری میں الفاظ کوئی معنویت اور نئے طریق سے ہم کنار کیا ہے۔ حنیف تین کی شاعری میں دھرتی کا ظلم اور انسانی ذات کے اسرار و**

رموز سمجھا ہو کر عرفان و آگہی کے دھاردار بہاؤ سے جائیے ہیں۔ حنیف ترین کی شاعری روایت، جدیدیت اور مابعد جدیدیت کا لکش مجموعہ ہے، اور اس نوع کی شاعری ناقہ دین ادب کی طرف سے کسی خاص لیبل کی ہتھاں نہیں ہوتی۔



## ڈاکٹر خلیق انجم

**حنیف ترین** کے تخلیقی تجربات کی بنیادیں بہت وسیع اور کشادہ ہیں۔ ان کی شاعری میں صرف ہندوستان یا بر صغیر نہیں بلکہ پوری دنیا سانس لیتی محسوس ہوتی ہے۔ حنیف ترین تازہ کار شاعر ہیں۔ وہ قلا پازیاں کھا کر پڑھنے والوں کو اپنی طرف متوجہ نہیں کرتے بلکہ خون جگر سے فن شعر کے چدائغ روشن کرتے ہیں۔ ان کی فکر میں وجودت سانس لے رہی ہے وہ تخيّل کی گل کاریوں سے نہیں بلکہ زندگی کے پتے، بدلتے، رہگزاروں پر سینے کے مل چلنے سے پیدا ہوتی ہے۔ حنیف کے اظہار میں اپنی طرف متوجہ کرنے والا جوانوں کا پن ملتا ہے، ان کے اسلوب اور لبکھ میں جو تازگی، شادابی، بے تکلفی، بر جستگی، سلامت اور سادگی ہے وہ روشن اور واضح فکر اور خلوص سے پیدا ہوتی ہے۔ حنیف ابھی کم عمر ہیں اور ابھی ان کے تخلیقی سفر کا آغاز ہے، اگر شعر کوئی میں ان کی کوشش اسی طرح جاری رہی تو بہت جلد ایک صاحب لحاظ اور منفرد لب و لبکھ کے جدید شاعروں میں ان کا شمار ہو گا۔



محمور سعیدی  
سابق مدیر ایوان اردو، دہلی



**ڈاکٹر حنیف ترین** کا کلام میں نے پڑھا بھی ہے اور خود ان کی زبان سے سنا بھی ہے۔ انہوں نے نئی نئی زمینوں میں فکر و خیال کی تحریم کاری کی ہے اور لفظوں کی ایسی فصلیں تیار کی ہیں جن سے تازہ دم تشبیہات و استعارات کی ایک انوکھی سکھنڈ پھوٹ کر قاری یا سامع کے دل و دماغ

تک پہنچتی ہے اور اپنی جگہ بنائیتی ہے۔ حنیف ترین بلاشبہ ایک تازہ کار شاعر ہیں ان کے ہاں احساس و اظہار دونوں میں ایک نیا پن ہے مگر اس نئے پن میں اجنبیت کا شایبہ بھی نہیں ہے اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ حنیف ترین ایک لمبا ہنی سفر طے کر کے یہاں تک پہنچے ہیں اور ان کے حافظے میں ان کے پیش روؤں کے تجربات بھی محفوظ ہیں، انہوں نے اپنی الگ راہ نکالنے کی سعی کامراں کی ہے مگر پیش روؤں کے تجربات و اکتسابات سے بے نیازی کو اپنا شیوه نہیں بنایا ہے اور شاید یہی ان کی سلامت روی کی روشن دلیل ہے.....



### ڈاکٹر محمد النصار اللہ

ڈاکٹر حنیف شاہ خان کا مجموعہ گلام "رباب صحراء" ملا۔ ورق لٹے تو یہ شعر سامنے آئے۔

ریت اُنے تکھی خیالوں میں  
کس کا آیا خیال صحراء میں

اجنبی سے رہے شہروں میں حنیف  
پہنچی ملتے ہیں مگلے جنگل میں

انسانوں کی بستی میں آواز لگاؤ۔ کوئی سنبھالے گا، کوئی آن سنی کر دے گا۔ صحرائیں کوئی نغمہ چھیڑو۔ وہ دور تک آواز چلی جائے گی، بلکہ وہاں اس کی تکرار بھی سنائی دے گی۔ گویا تمہارے نغموں میں صحرائیں بھی شریک ہو جائیں گی۔ پھر وہاں ایک ایک چیز اس کے کیف و اثر سے مسحور ہوتی ہوئی معلوم ہو گی، شہروں کے بینے والے اکثر ایک دوسرے کو جانتے پہچانتے بھی نہیں لیکن صحرائیک ہر چیز دوسری سے ایک خاص ربط و تعلق رکھتی ہے گویا وہاں ہر ایک دوسرے کے مقام کو سمجھتا اور اس کا احترام کرتا ہے۔ لیکن ان معاملات کو دیکھنے اور ان کیفیات کو محسوس کرنے کے لیے حساس ذہن، زندہ دل اور نگاہ و پرینادر کا رہے۔

ڈاکٹر حنیف، شاہ خان ترین کے نام کو دیکھتے ہی مجھے پیر خان ترین کمترین تخلص کا خیال آتا ہے۔ جن کے پارے میں حکیم قدرت اللہ خاں قاسم نے لکھا ہے۔

”بنا پر نو شتن میر در تذکرہ خود شاعر شان جلی المخلص بروئی را چه ولی را کہ  
دہی شاعر یست از شیطان مشهور تر ہجوہای رکیکہ به واجبی غمود۔“

کترین کا یہ مشرع تو زبانوں پر جاری رہا ہے کہ:

ولی پر جو خن لائے اسے شیطان کہتے ہیں

حقیقتِ حال جو بھی رہی ہو، پیر خان ترین نے جس بات کو ناقص سمجھا اس کی تردید نے  
انہوں نے خود پر لازم کر لیا۔ ناقص کو ناقص مانتنے کے باوجود کم لوگ ہوتے ہیں جو اس کے  
خلاف آواز بلند کرنے کی جرأت کر سکیں، مجھے خوشی ہے کہ جانب حنف شاہ خان ترین کو  
مزاجِ انگساری کے ساتھ ساتھ اللہ نے یہ جرأت بھی عطا کی ہے، کہتے ہیں:

چپنہ رہو، آواز انہاؤ

ڈاکٹر حنف شاہ خان کو یہ خوش فہمی ہے کہ وہ

جو حق کے لیے جان ہتھیلی پر لیے ہوں

ہم ایسے جری، قوم میں کیا ب نہیں ہیں

خدا کرے کہ ان کا یہ خیال صحیح ہو لیکن حقیقت یہ ہے کہ زمانہ حق گوئی کو برداشت  
کرنے کے لیے تیار نہیں معلوم ہوتا ہے، چنانچہ ڈاکٹر ترین بھی یہ تسلیم کرتے ہیں:

جو حق پر رہے ان کو ملے سنگ ہمیشہ

ظلمت سے اجاوں کی رہی جنگ ہمیشہ

حنف اک اپنا حرفاً حق

زمانے بھر کو مکمل ہیا

ڈاکٹر حنف شاہ خان کے سینے میں قوم کا درد ہے۔ دنیا میں جو ہور پا ہے اس پر ان کی نظر  
ہے اور وہ جانتے ہیں کہ:

قوم وطن کی نظریں ہیں

پیروں اور جوانوں پر

ہر طرف باطل کی یلغار ہے۔ اپنی بے سروسامانی کا احساس ہے۔ اس لیے دعا کرتے ہیں

کہ:

مرے خدا مجھے لڑنے کا حوصلہ دینا

واقعی یہ حوصلہ بڑی نعمت ہے۔ یہی زندگی قوموں کا انتہا ہے۔ بلکہ یہی قوموں کو زندہ رکھتا ہے۔ یہی ڈاکٹر حنیف شاہ کا محبوب موضوع ہے۔ ”رباب صحراء“ میں اس قسم کے اشعار بہت ملیں گے:

سیکڑوں منزلیں قدم چو میں  
حوصلہ ساتھ دے اگر تنہا  
ہو حوصلوں کی اگر ساتھ فوج میداں میں  
اکیلی ذات بھی جنم غیر لگتی ہے  
حنیف شاہ خال اس حوصلے سے ثابت اور تغیری کام لینا چاہتے ہیں:  
اپنی تہذیب کو منٹے سے بچانے کے لیے  
لگر تغیر اگر ہو تو قلم چدا ہے

محافظت کے بعد ترقی کی منزل آتی ہے اور دنیا میں ترقی وہی قومیں کرتی ہیں جو ایک حال پر مطمئن ہو کر بینخ نہیں رہتیں طبیعت کا اضطراب ہی قوموں کو بہتری کی طرف لے جاتا ہے۔ ڈاکٹر حنیف نے خوب کہا ہے:

ہے جنوں خیز موسم  
باتیں سمجھو ہماری

ڈاکٹر حنیف شاہ خال اپنی ”باتیں“ خاص و عام تک پہنچا دینا چاہتے ہیں۔ یہ باتیں ہی ان کا مقصود اصلی ہیں۔ باقی باتیں تو محض بات ہنانے کے لیے ہیں۔ وہ پیشے کے اعتبار سے ڈاکٹر ہیں اور اچھی طرح جانتے ہیں کہ کڑوی دوا کس طرح کھلائی جاتی ہے۔ انہوں نے اپنے اشعار میں عوای طبقے کی بول چال کو بھی اختیار کیا ہے۔ ان کو خاص و عام سب سے معاملہ رہتا ہے۔ ڈاکٹری کے اصولوں سے شاعری میں فائدہ اٹھایا ہے اسکے حنیف شاہ خال ترین ہی کام ہے۔



حنیف ترین کا شعری مجموعہ "رباب صحراء" تھائی کا ایک ایسا ساز ہے جس کی نئے سے بھی آہ نکلتی ہے اور بھی واہ، یعنی دختر صحراء کا پورا وجود "رباب صحراء" میں سودا یا مگیا ہے۔ مزید صاف ستری کتابت، عمدہ طباعت اور نیس کاغذ نے "رباب صحراء" کو دلکش بنادیا ہے۔ ذاکر حنیف ترین سنبھلی نے سعودی عرب کے ایک غیر معروف علاقت میں رہ کر اپنی فکر اور خیال کے الیے نقش بنائے ہیں، جن میں بہت سے عوامل کار فرمائیں۔ خصوصاً لفظیات کا ایک طویل سلسلہ ہے۔

مثلاً شبتم، شفق، رنگ، چاندنی، شجر، دھوپ، جنگل، دشت وغیرہ یہ تمام الفاظ عام فہم بھی ہیں اور اپنی اکائی بھی رکھتے ہیں اور مجموعی طور پر اپنے اظہار کے لیے ایسے پیکر تراشتے ہیں جن سے فکر کی نئی شکل سامنے آتی ہے۔ یہ فصل عام انسان کی بھی ہے اور خاص کی بھی۔ باطنی اور بیرونی بھی، خلوت کی بھی اور جلوت کی بھی، غم کی بھی اور نشاط کی بھی۔ وجود کی بھی اور لاوجود کی بھی، داخلی بھی اور خارجی بھی۔

حنیف ترین کے یہاں عصری حیثت کے علاوہ تخلیقیں کی کافی ایج بھی پائی جاتی ہے۔ اس لیے ان کے اکثر اشعار میں اس کی فراوانی ملتی ہے۔ اس سلسلے میں ذیل کے قافیے اور ردیف بھی قابل غور ہیں، گزدستے رہتا، صدا میں بخوبی، ہوا میں بخوبی وغیرہ۔

لفظیات اور معنیات کے علاوہ اسلوبیات بھی اپنے بوئے تخلیق کار کی شناخت کا پتہ دیتی ہے۔

حنیف ترین بھی انہی نادر تشبیہات و ترکیبات کے ذریعے خود کو منفرد بنانے کا پیش کرتے ہیں۔ مثلاً روزی جیسا خیال، نیند کا کھیت، بدن کی روشنی، شب کی چوریاں، بھی دھوپ، کشت، ساعت، چاند بانی، سازِ جدائی، غنچہ و شہزادہ میکھی کا بال کھولے رہنا۔ پہاڑوں کا ملن، شربتی آنکھ صحرائی حنا وغیرہ وغیرہ۔

حنیف ترین کو منفرد بنانے کے لیے یہ کچھ اشعار اہم ہیں۔ آپ بھی دیکھئے اور سوچئے۔

## حنیف ترین

مرے خدا مجھے لٹنے کا حوصلہ دینا  
انہیں کڑی سے کڑی دھوپ کی سزا دینا  
پاپہ زنجیر سفر ہو تو قلم چلتا ہے  
خیال صحرائی ریت سے جو بنایا تھا  
میں بھی کسی عروج کا نتا نشان ہوں  
تہائی چھیڑ دیتی ہے جب نیم شب میں میں  
دھوپ آگا اور شبِ نیم پانٹ  
ساتِ سردوں کے سرگم پانٹ  
جدبہ سعی و عمل کو بھی سوتے رہنا  
بھڑکے ہوئے شعلوں کو شبِ نیم سے بھگوتے تھے  
ہو نہ جائے دودھ پانی دیکھنا  
یا تھارا خیال صحراء میں  
ریگزاروں کا منظر مچتا رہا  
پانی پ پھیلا دائرہ محدود ہو گیا  
بکھرا شقد کا رنگ تو مشہود ہو گیا  
ٹھنڈی آگ سے گزرے ہیں

زنجیروں کے ناز انھاؤ

یوں تو حنیف ترین کی تمام غزلیں ایک خاص رنگ و آہنگ کی ترجیحی کرتی ہیں اور انہیں ایک منفرد شاعر بنانے کا پیش کرتی ہیں۔ مگر خابیہ غزلیں اپنے پورے وجود کے ساتھ منتخب ہی جاسکتی ہیں جیسے

مصیبتوں کو مرے گھر کا جب پتا دینا  
فضا کے خوف سے احساس سرد ہیں جن کے  
قید میں عمر بسر ہو تو قلم چلتا ہے  
بھر گیا وہ سراب خوشبو حنیف آخر  
بوسیدہ اچکنوں میں چھپی آن پان ہوں  
خواہش کے جنگلوں سے نکلتے ہیں کالے ناگ  
رنگ برلنے موسم پانٹ  
رونے دھونے والوں میں  
کشت ساعت میں امیدیں ہی نہ بوتے رہنا  
آپھے ضد تھی ہواں کو اس پر بھی مگر ہم تم  
پادشاہی ختم تو ہو دھوپ کی  
چاندنی کا تھا جال صحراء میں  
لوگ سیپ اور موئی انھائے گئے  
انھنے کے بعد لہروں کی وحشت سمیت کر  
شہد نہ تھا فرات شہادت کے باب میں  
اس کو چھوکر ہم تو حنیف

قید جنوں سے چھوٹو درنہ

یوں تو حنیف ترین کی تمام غزلیں ایک خاص رنگ و آہنگ کی ترجیحی کرتی ہیں اور انہیں ایک منفرد شاعر بنانے کا پیش کرتی ہیں۔ مگر خابیہ غزلیں اپنے پورے وجود کے ساتھ منتخب ہی جاسکتی ہیں جیسے

### حنیف ترین

تہوں میں ریت کی عجیب سکیاں ہیں دور تک  
سوار دھول پر ہوا کی چکیاں ہیں دور تک

بہا جو سوچ کا دریا تو صاف ہوتا گیا  
رکا تو دائرہ انحراف ہوتا گیا



### ڈاکٹر صادقہ ذکی



**کشت** غزل نماذ اکٹر حنیف ترین کی ایسی نئی غزلیات کا مجموعہ ہے جن میں غزل کے اشعار ارکان کی تعداد کے لحاظ سے طول و عرض میں مختلف نظر آتے ہیں۔ گذشتہ دور میں انہوں نے غزل کے سانچے میں اس قسم کی تبدیلیوں کا تجربہ کیا ہے۔ حنیف ترین نے پہلے آزاد غزل کمصی اور پھر غزل نما۔ اس نوع کی غزل بظاہر جنگل کی آزاد پکڑنی کی طرح محسوس ہوتی ہے۔ حنیف ترین کی غزلوں میں تجربات کی وسعت اور تازگی کا اندازہ ہوتا ہے۔ ممکن ہے کہ اس کی وجہ پر ہی ہو کہ ان کی تخلیقی شخصیت نے کئی جغرافیائی اور تہذیبی خطوں کی مسافت طے کی ہے۔ نئی زمین پر قدم رکھنے والوں اور نئی ہواؤں کو بلیک کہنے والوں کو کئی طرح کے مسائل سے دوچار ہونا پڑتا ہے۔ مثلاً زبان و تہذیب کی اجنیمت، نئے سیاسی نظام سے مفاہمت، برعکس موجودی حالات اور ان کے علاوہ تہذیب کا احساس، وطن عزیز سے دوریاں، نازک اور گھرے رشتہوں کے چیزیں تقاضہ وغیرہ۔ حنیف ترین کے کلام میں ایسے اشارے ملتے ہیں جو متفرق حالات سے پرداہ اٹھاتے ہیں۔ ان سے ان کی شخصیت کے تخلیقی ارتقا کی شاخت بھی قائم ہوتی ہے۔ متعلق بیک گراڈنڈ میں اس مجموعہ کے بعض اور اق اپنے قاری کو اس طرح متوجہ کر لیتے ہیں۔

شُرُّ ہمارے ضبطِ غم نے جو دیا  
نئے افق میں شیج اس کا بو دیا  
سرپ رہتا ہے اب دھوپ کا سائبان

اتنا اوپھا بنایا ہے ہم نے مکان  
جس تلی کے رنگ ہوا میں پھلے ہیں  
اس سے ہر بے رنگی کو میں ڈھانکوں گا  
میں ہوں بے اماں رہ زندگی میں تمام عمر  
مجھے چلانا ہے کبھی خار پر کبھی نار پر

یہ آواز ٹکست کی آواز نہیں ہو سکتی۔ زندگی کرنے کی صدای ہے۔ شاعر کے تصور بتا رہے ہیں کہ ان کے پیش نظر جو مقصد ہے، وہ معمولی نہیں ہے۔ لیکن اس مقصد کے ساتھ نشاط کار کی فضا بھی نہیں ہے۔ پورے مجموعے میں غم تہہ نہیں کی ایک شہری ہوئی کیفیت سامنے آتی ہے۔ اسے کسی جربراہ نتیجہ بھی نہیں کہا جاسکتا۔ یہ ہر اس انسان کو پیش آنے والی ناگزیر صورت حال ہو سکتی ہے جو عام قول فعل کی سرحد سے آگے جا کر عام بے رنگی کو ایک خاص رنگ دینا چاہے۔ یہ قید مقام سے گزرنے کا کرب بھی ہو سکتا ہے۔ اپنے وطن اور عزیز ترین رشتؤں سے دور ہو کر انسان کپا کچھ محسوس کرتا ہے۔ اس قبیل کے چند شعر دیکھئے۔

فرمات کہاں کہ روئیں ترے انتظار میں  
ہم کھو گئے ہیں دشت غم روز گار میں  
کون و مکان سے کچھ بڑھ کر  
مرے دل کی لابی ہے  
ملی جو حرتوں کے بعد زندگی  
مجھے ملی اک پنگ کی ہوئی  
شام فرقت ہے سحر آلام ہے  
زندگی کا بس یہی انعام ہے

رباب صحر اور کتاب صحر اکے بعد حنیف ترین کی اس کتاب میں موضوعات و مضمایں کی خاصی کثرت نظر آتی ہے۔ ان اوراق میں مذہب تاریخ، صنعتی تہذیب، ایٹھی ما حول، جغرافیائی فضا اور حسن و عشق کی پر چھائیاں بیک وقت دیکھی جاسکتی ہیں۔ انھیں کسی پیچیدہ اور گہری بات کو سادگی سے کہنے کا سلیقہ آتا ہے۔ وہ جس ملک میں آج کل قیام پذیر ہیں وہاں بھلی کی کثرت، اے سی اور تیز رفتار گازیوں نے صحر اکی تاریخی تمثیل توں کو کم کیا ہے۔ ممکن ہے ان کا تجربہ ایسا ہی ہو۔

بہر صورت صحراء ریگ صحراء اور دھوپ کی علامتوں نے اکثر خوب کام کیا ہے۔



## اسرار الہ آبادی

”کشتِ غزل نما“ ایک تجربے کی توسعہ ہے۔ حنیف ترین کی ”غزل نما“، ”نشری غزل“ سے ہزار ہا درجہ بہتر اور اثر بخش ہے۔ اور شاعری کی حدود میں ہے۔ ”غزل نما“ کے اشعار کا تاثر میرے دل و دماغ پر ”فرد“ کا سا ہوتا ہے گواں میں وہ فضا اور مجموعی تاثر کی گونج پیدا نہیں ہو پاتی ہے، جو ایک اچھی صلح روانی غزل سے ہوتی ہے۔ یہ بات خوشی کی ہے کہ آپ ان جدت پسندوں میں نہیں ہیں جو صرف فیشن اور چونکا دینے والی شاعری کو ہی جدید شاعری سمجھتے ہیں اور جن کا نظریہ یہ ہوتا ہے کہ کسی شعری تخلیق کے موضوع کے اچھے ہونے کے لئے اس کا نیا ہونا ضروری ہے جیسے اگر ان سے کہا جائے کہ ”سورج مشرق سے نکلتا ہے“ تو وہ اس حقیقت کو یہ کہہ کر جھوٹ، غیر اہم اور ادنیٰ بتا دیتے ہیں کہ اس میں کوئی نیا پن نہیں ہے۔ یہ فرسودہ ہے اس لئے یہ بے کار اور فضول ہے۔ لیکن اگر ان سے یہ کہا جائے کہ ”سورج سے مشرق نکلتا ہے“ تو وہ اس جھوٹی بات کو جدید، کارآمد اور قابلِ داد سمجھتے۔

حنیف ترین ایسے جدید یوں میں نہیں ہیں، یہ بات اچھی، تعمیری اور مفید ہے۔ قدرتی طور پر اشیاء کی جو حدیں ہیں آپ ان میں رہتے ہیں۔ یہ ترقی و کامرانی کی علامت ہے۔



## کاوش عباسی (کراچی)

**حنیف ترین** وجدان کے سلسلے کے ایک ذی ثقہ فرد ہیں ان کے پاس بھی قدرتی و دیعت ہے، صلاحیت ہے، شوق ہے، حسن کی جستجو ہے، زندگی کا پیغام ہے، آپ سے محبت ہے اور اپنی خوبصورت شاعری کی یہ دوسری پیشکش ہے۔

ان کی پہلا کتاب ”ربا۔ صحراء“ میں زید و تغزیلیں شامل تھیں۔ جب کہ آج کا

موضوع سخن، ان کی دوسری کتاب "کتاب صحراء" تمام نظموں پر مشتمل ہے۔ ان کی نظمیں ہمیں ایک ایسے شخص کی زندگی کا قصہ بتاتی ہیں جو بہت متحرک ہے، جس میں ترجمگ زندہ ہے تو انہی باقی ہے اور جس کی شاعری میں زندگی چوکڑیاں بھرتی ہے۔ درستہ اردو شاعری میں ایسے شاعر بھی موجود ہیں جن کی شاعری میں زندگی مرچکی ہے اور ان کے ضمیر کو خبر بھی نہیں کہ وہ کب سے مردہ گوشت پر گزران کر رہے ہیں۔ مبارک ہو حنیف ترین کو کہ وہ ایسی زندہ تر اور جگہ شخصیت کے مالک اور ایسی ترجمگ بھری مچلتی گنگناتی شاعری کے خالق ہیں۔

ڈاکٹر حنیف ترین کی نظموں میں جگہ جگہ بے حد عمدہ خیالات جگہ کرتے دکھائی دیتے ہیں جیسے نظم "آئینہ" اور انہوں نے زندگی اور فکر و جذب کے ہر پہلو پر نظمیں لکھی ہیں جیسے:

صحراء میں زندگی گزارتے ہوئے انہوں نے صحراء کو اپنے متحیله میں جذب کیا ہے اور کئی نظموں میں اپنے ناخلب جیسا، اپنے دلن میں گزارے بچپن، لڑکپن کی یادوں کے پس منظر میں پتے صحراء کا قابلِ داد جمالیاتی پیکر تراشا ہے جیسے نظمیں "کچے آموں کے موسم میں" اور "یادیں"۔

حسن کی طلب و تلاش اور محبت کی نرم گرم اور میٹھی کڑوی سچائیوں پر ان کی نظمیں جیسے "جب ہوا سیپیاں بجاتی ہے"؛ "ایک کڑ داج"؛ "تسلی منظر اور ہم"؛ "ایک سلگتا سوال"؛ "ایک اور سلگتا سوال"؛ "ساون رت" اور "ضرورت"۔ ان میں پابند نظم "ضرورت" ایک واقعی مکمل نظم ہے اور مجھے بہت پسند آئی ہے۔

مہما جرت، تہائی اور زیاں کے احساس کو بیان کرتی نظمیں جیسے "دور یہاں صحراؤں میں"؛ "فراق سونے کے صحراء میں" اور "صحراء میں ساون کی یادیں"؛ جن میں ہم دیکھتے ہیں کہ شاعر کا مہجور ترکیب اور دلیں کے ہر آرام و آسائش سے باغی، اپنی جدائی، جواب ازی جدائی بن چکی ہے، کے غم میں مستقل ترپ رہا ہے۔

زندگی سے محبت، زندگی کی مشقت اور فکر کے کڑے پن کی نظمیں، جیسے "جیون بھید کی بھاشابھیا"؛ "سوچ" اور "احتجاج"؛ نظم "جیون بھید کی بھاشابھیا" ان کی ایک بہت خوبصورت اور مکمل نظم ہے۔

سامنی ترقی کے غلط استعمال کو بے ثابت کرتی نظمیں جیسے "ایٹھی جنگ"؛ "جنوں کی چاہتیں کیا کیا" اور "کپیوڑکی لال بی جل رہی ہے"۔

اس مجموعے میں ڈاکٹر حنیف ترین نے چار سطروں پر منی مختصر نظمیں بھی پیش کی ہیں۔

ان نظموں کو ہم غزلوں کے آزاد متفرق اشعار کی طرح نظریہ "فردیات" بھی کہہ سکتے ہیں۔ اور انہوں نے انہیں پیش بھی اسی طرح کیا ہے، جیسے غزلوں کے باب میں "فردیات" کو آخر میں پیش کیا جاتا ہے۔ ان مختصر نظموں میں اکثر بہت دلکش، قطعی اور پراثر ہیں "گھر کا شور" ، "کتابوں کا موسم" ، "خوابناکی" ، "روشنی کی جھال" ، "پھول کے موسم" ، "انتظار" ، "موسم بہار" ، "انجام زندگی" ، "المیہ" ، "عتاب شب" ، "جب وہ آ رہا تھا" ، "رت جگے" اور دیگر کئی۔

میں اردو شاعری کی ان محبوس و مقطوع مختصر نظموں کو جن کے نام بھی مقرر کر دیئے گئے ہیں جیسے ہائیکو، مثلائی اور اردو مائیے اور جن کے اوزان و مابینت کی بحث میں اردو ادب کے سیکڑوں، ہزاروں صفحے اور دیقائقے بے دریغ صرف کرنے گئے ہیں اور کئے جا رہے ہیں، کے مقابلے میں ڈاکٹر حنیف ترین کی ان آزاد مختصر نظموں یا نظریہ فردیات کو بہتر و ممتاز سمجھتا ہوں اس لیے کہ ان کی سکھی، آزاد اور متنوع لے زندگی اور جذبات کی رنگارنگی سے قریب تر ہے۔ صرف ایک چھوٹی سی بات یہ کہ اگر یہ مختصر نظمیں یا نظریہ فردیات عنوان کے بغیر ہوں تو زیادہ سبک، پراثر اور روایا محسوس ہوں گے۔

آخر میں ایک اور چھوٹی سی بات اور وہ یہ کہ ڈاکٹر حنیف ترین کی پہلی کتاب "رباب صمرا" کی طرح، اگران کی دوسری کتاب کا عنوان بھی "کتاب صمرا" کے بجائے، ہنگنا تا ہوا، دلوں میں نغمے جگاتا ہوا کچھ اور ہوتا تو یہ اس کتاب میں شامل نظموں کی شعری نغمگی سے زیادہ میل کھاتا، اس سے زیادہ انصاف کرتا۔



### خواجہ رحمت اللہ جرجی (کراچی)



**جس** طرح ماں باپ اپنے بچوں کو اپنے سامنے رینگتے، گھنٹوں کے بل چلتے، اپنے پاؤں پر کھڑے ہوتے، پھر اپنے قد کے برابر ہوتے ہوئے دیکھتے ہیں، اسی طرح میں نے حنیف ترین کی شاعری کو دیکھا ہے اور یہ دیکھنے کی مدت تین چار سال ہے زیادہ کی نہیں ہے۔ شاید شاعری کی تاریخ میں ترقی کے درجات طے کرنے کی کم سے کم مدت ہے۔

ان کی شاعری کے تین دور ہیں، شروع میں ان کی شاعری میں اواسی کارنگ چھایا ہوا

تھا۔ بعد ازاں جب ہم دونوں عروں میں کبھی کبھی ساتھ بیٹھ کر طے شدہ وقت میں غزلیں کہتے تھے تو ان میں کھل کر کہنے کی صلاحیت بڑھی اور وہ اپنے رنگ میں شعر کہنے لگے، یعنی ظلم و بربراست اور مغربی قوموں کی نئی تھوپی ہوئی اور تھوپی جانے والی۔ New Colonialism نئی حکومت عملی کے خلاف انہوں نے اپنے پیغامات کو موضوعِ خن بنایا اور جب ان کی محنت رنگ لانے لگی تو ان کی وسعت نظر بڑھی اور اس تیزی سے بڑھی کہ روایت پر جدیدیت کا رنگ دخول چڑھنے لگا اور وہ عصری حیثیت سے قدم ملانے لگے۔ اسی عرصہ میں عتیق احمد عتیق مدیرِ توازن کے ادبی دامن سے داشتگی نے عصری ادب سے ہمکنار کرنے میں سونے پر سہاگے کا کام کیا، نیز موصوف سے مشورہ خن کے ساتھ ان کی اصلاح و توجیہات سے مستفیض ہو کر حنیف ترین اب آسمان ادب کی بلندیوں کو چھوئے کے لئے پرتوں رہے ہیں۔

حنیف ترین کے منفرد لمحے میں مظلومیت کی ترجیحی ہے، خارجی مشاہدات اور داردات قلبی ہے، پھر شاعری کی بخش پر کمل گرفت سے متربع ہے کہ مستقبل میں ان کی ترقی کے قوی امکانات روشن ہو چکے ہیں۔



راشد انور راشد



**حنیف ترین** کو شاعری کے میدان میں قدم رکھے ہوئے زیادہ عرصہ نہیں گز را ہے، لیکن اس قلیل مدت میں ہی انہوں نے اپنا اولین شعری مجموعہ پیش کر کے ادب سے اپنی گہری دلچسپی کا واضح ثبوت دیا ہے۔

حنیف ترین بنیادی طور پر غزل کے شاعر ہیں۔ اس مجموعے میں غزل کے سوا کسی اور صفت شاعری کا موجود نہ ہونا اس کی نشاندہی کرتا ہے۔

حنیف ترین کے یہاں تجربوں کی گوناگونی نظر آتی ہے۔ ان تجربوں میں تہہ داری پیدا کرنا ان کا خاص وصف ہے اور بعض اوقات جب وہ خالص علامتی لہجہ اختیار کرتے ہیں تو ایسے اچھوتے شعر نکالتے ہیں کہ یقین دریچ معنی کی تہوں کو کھول کر دیکھنے سے ایک بالکل ہی نئی کائنات کا دیدار ہوتا ہے۔



## حنیف ترین

دیے کی روشنی سورج کے کام آئے گی  
ہوا کے قتل کا جس روز فیصلہ ہوگا



بوسیدہ اچکنوں میں جھپٹی آن پان ہوں  
میں بھی کسی عروج کا ممتاز نشان ہوں



زخمی ہے نیند کس لیے چمکیلے خواب سے  
ہر رات دن کے خون سے کیوں تر ہے ان دنوں



رُغموں کے رنگیں جنوں میں چل کر حد سے پار نکل  
لفظ سوا ہو جاتا ہے جب درد کی دھار نکلی ہو

حنیف ترین کہیں کہیں اپنی ہمت اور بے باکی کا مظاہرہ کھلتے عام کرتے ہیں اس قسم  
کے اشعار بلاشبہ ایک ایسے میلان کو انکھیت کرتے ہیں جو موجودہ وقت کا تقاضہ ہے:

کوئی بھی شے یہاں مانگئے سے کب ملے گی حنیف  
جو تیرا حق ہے اسے چھین، کیوں جھوکتا ہے

حنیف ترین نے اپنی شاعری میں عام فہم الفاظ کو علامتوں اور استعاروں کے طور پر  
برتنے کی کوشش کی ہے۔ بظاہر معمولی سے یہ الفاظ کافی وسیع کیوس رکھتے ہیں:

زمیں سے جس کو میں لا یا فلک کی منزل تک  
مرا وجود اسی آنکھ میں کھلتا ہے



دل کی ڈالی پہ آرزو اس کی  
پنچھیوں کی طرح چیختی ہے



## حنیف ترین

سید قمر حیدر قمر

”دباب صحرا“ کے خالق حنیف ترین کی شاعری پتھر کے سینے کو چیر کر باہر نکل آنے والا وہ پودا ہے جو نرم و نازک ہونے کے باوجود اپنی بے پناہ قوتِ نمو کے بل پر پیدا اور ہو یہاں اہوتا ہے۔

حنیف ایک پر جوش و خوش خیال شاعر ہیں۔ ان کی نگر کے اکثر زاویے روشن امکانات کی نشاندہی کرتے ہیں۔ وہ لیلی کی ہم نشینی ملنے پر بھی محمل کے ہو کر رہ جانے والے عاشق نہیں ہیں۔ وہ شجر کے سائے کو ستانے کے لیے تو تحریک سمجھتے ہیں لیکن ان کے لیے وہ سایہ شجر منزل نہیں بن سکتا۔

حنیف ترین زندگی کے شاعر ہیں، وہ زندگی جس میں دل بھی ہے، نگاہ ہے اور آہ بھی ہے اور کراہ بھی۔ کہکشاں میں بھی ہیں، گچھائیں بھی ہیں، روشنیاں بھی ہیں اور جھلسادیں والے شعلے بھی، ناہمواریاں بھی ہیں اور سفا کیاں بھی، زرمیاں بھی ہیں۔ وہ مسئلے کے ہر پہلو اور زخم کے حرکتیں پہنچنا چاہتے ہیں۔ منظر سے سرسری گزرنانا نہیں منظور نہیں۔

طوق لٹکا ہے جو گلے میں مرے

اس کی ہر ایک کڑی کی بات کرو

حالات کی تم ظریفیاں ان سے پو شیدہ نہیں، وہ ان تم ظریفیوں کے انہدی میں بڑا صاف اور سیدھا ہجہ اختیار کرتے ہا اور اس سیدھے لبجھ میں گھرے دکھ کی آمیزش بھی کر جاتے ہیں۔

پیٹ کی خاطر بھرے سنار میں

زندگی یوں کٹ گئی بیکار میں

ان کا یہ احساس غم جب کبھی تلخ تر ہوتا ہے تو ایسے روپ بھی اختیار کرتا ہے۔

کوئی بھی شے یہاں مانگے سے کب ملے گی حنیف

جو تراحت ہے اسے چھین کیوں جھوکتا ہے

اس انتہائی کیفیت سے گزرنے کا سانحہ آج کے انسان کا مقدر ہے، مگر ایسا ہمیشہ نہیں ہوتا۔ اعلیٰ انسانی اقدار رکھنے والا ذہن تو آرائشِ حیات ہی کے لیے کوشش رہتا ہے۔

## حنیف ترین

199

رنگ و خوشبو کی روادوڑھ کے سرشار چلا ادھرے منظر کو بچانے کے لیے خار چلا  
 حنیف ترین کی شاعری کو میں زندگی کا ایکسرے کہتا ہوں ایسے آدمی کا ایکسرے جو سماجی نا  
 انصافیوں، ہلاکتوں، بیماریوں، تعصباً، جہل و نفرت اور جبر و استبداد کے شتروں سے زخم زخم  
 ہے اور اس زخم زخم عالم میں بھی خوشبو رنگ آب جو، گیت، ساز، پھول اور شعر سے اکتاب  
 تازگی کرتا ہے اور نامساعد کیفیتوں میں بھی زندہ در خشندہ رہتا ہے اور یہی حنیف ترین کا اصلی  
 کارنامہ فن ہے اور یہی وجہ ہے کہ خون آشام منظروں سے آگے ان کے یہاں ایسے لطیف اور  
 اچھوتے جلوے بھی دیکھنے کو ملتے ہیں۔

چودھویں شب کے حصیں سرمی ماتھے پے حنیف  
 وہ بھی میری طرح چاند کو سکتا ہو گا

یا یہ اندازہ بیان۔

آن موسموں کو دھوپ کی یلغار چاہئے برخاب ہو چکے جو بکھرنے کے خوف سے  
 دم دت سے ہیں اُراس تمباکی بستیاں دیرانیوں کو اب درد دیوار چاہئے  
 اور اس نیرگلی خیال کو محسوس کریں جوانہوں نے سعودی عرب کے سفلخ صحراء  
 لے کر صفویہ قرطاس کی زینت بنادیا ہے۔

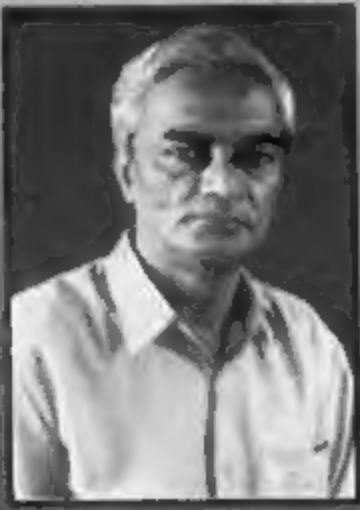
رات دن کا وصال صحراء میں تیرے چہرے کا رنگ اُڑا لایا  
 ریت اڑنے لگی خیالوں میں کس کا آیا خیال صحراء میں  
 اور حنیف کا یہ لہراتا، گنگنا تا، جگمگا تا ہوا شعر ان کا شاہ کاراظہ ہارہے۔

دل کی ذالی پے آرزو اس کی پنجھیوں کی طرح چیختی تھی  
 دل دھڑکتا تھا سبز سوسم کا چجزی برکھا کی جب سرکتی تھی



ماہنامہ کتاب نما کے چند خصوصی شمارے

کتاب نما خصوصی شمارہ



مُحْمَّد حَسَن  
(رِيَاضُ الدِّين)

کتاب نما خصوصی شمارہ



خواجہ حسن نظامی

کتاب نما

رِشید حسن خاں  
حیات اور ادبی خدمات



کتاب نما خصوصی شمارہ

کتاب نما



۱۸۰۵ء - ۱۸۰۷ء  
مسیحی اسلامی پیغمبر

کتاب نما خصوصی شمارہ



شمس الرحمن فاروقی  
(الحسین و ولی خدا)

کتاب نما خصوصی شمارہ



فلاٹر نبادل قابل  
(احضرت مولانا خدا)

کتاب نما خصوصی شمارہ



خواجہ احمد فاروقی

(احضرت مولانا خدا)

کتاب نما

احضرت مولانا



علی محمد حسرو  
حیات و خدمات

کتاب نما خصوصی شمارہ



فلاٹر غلیق انجم

(احضرت مولانا خدا)

مکتبہ جامعہ علمیہ رحلانیہ تکمیلی دعائی